# පටිච්ච සමුප්පාද විවරණය

## නිර්වාණ විස්තරයකින් යුක්තයි.

(දාහතර වන මුදුණය)

## <sub>මහාචාර්ය</sub> රේරුකානේ චන්දවිමල

(සාහිතා වකුවර්ති, පණ්ඩිත, පුවචන විශාරද, අමරපුර මහා මහෝපාධාාය ශාසන ශෝහන, ශී සද්ධර්ම ශිරෝමණී) මහානායක ස්වාමිපාදයන් වහන්සේ විසින් සම්පාදිතයි.



ලේකම්ගේ සටහන්...

භව සන්තතිය පිළිබඳ විචාර සමාජයේ බොහෝ දෙනා තුළ පැතිර පවතී. බුදු සසුනේ විවිධ නිකායයන් ද මේ ගැන සාකච්ඡා කර ඇති අතර, එවැනි අදහස් කියවා ඇති ථෙරවාදී භිඤූන් වහන්සේ ද 'අන්තරා භවය' පිළිබඳ මතිමතාන්තර දේශනා කළහ.

භවයේ මුල, මැද, අග සොයන සමහරු ද මේ ගැන තර්ක කරති. එවැනි තර්ක නොසිතිය යුතු කරුණු සේ බැහැර කළ බුදුන් වහන්සේ දුකින් මිදීමේ, සසරෙන් ඉවත්වීමේ මග හා ඊට වෙර වැඩිය යුතු බව ම අවධාරණය කරති.

පටිච්ච සමුප්පාදය ගැන එවැනි මීථාහ මත ඔස්සේ මනස අවුල් කරගත් ඇතැම් විදර්ශනාලාභීන් හා යෝගාවචරයන් යයි තමන් හඳුන්වා ගන්නා පුද්ගලයින් මේ පොත ගැන විවිධ අදහස් අපට ලියා එවූහ. එහෙත් නාහිමියන්ගේ පොත නැවත මුදුණය කිරීම පමණක් අපේ කාර්යයයි. නාහිමියන් ධම්ය තේරුම් කළේ තිුපිටකය හා අටුවා ටීකා පදනම් කරගෙන පමණක් මීස නිකායාන්තරික අදහස් හෝ මනස්ගාත ගැන පදනම් කර නොගෙන බව අපි දන්නෙමු.

කම්-ඵල අදහන සැදහැවත් බොදුනුවන්ගේ සත්පුරුෂ සමාගමය නිසා ම රේරුකානේ නාහිමිපාණත් ගේ බුදුදහම පිළිබඳ නිවැරදි හා සරල දහම් පොත් සමූහය තවදුරටත් අවම මිලක් යටතේ ඔබ අත පත් කරන්නට ශී චඤවිමල ධම් පුස්තක සංරකෂණ මණ්ඩලය සමත් වෙයි. ඒ අවබෝධයෙන් හා පුතරුප්පත්තිය පිළිබඳ විශ්වාසයෙන්, මෙලොව සැපසම්පතින් කොටසක් සසරට නිදන් කරනා පින්වතුන්ට අපගේ කෘතවේදිතුවය පළ කරමු.

සෝදුපත් සැසඳීමේදී සහාය වූ දයාවතී අබේසිංහ මහත්මිය, සංශෝධිත පරිඝණක වණී සටහන් යෙදූ හොරණ රූ-මායා ගුැෆික්ස් හි සාලිය ජයකොඩි මහතා, මුදුණයෙන් දයක වූ ගිහාන් අනුරංග ජයවඨන මහතා ඇතුළු කායාීමණ්ඩලය, මණ්ඩලයේ කටයුතු සඳහා නිබඳ අවධානය යොමු කරන පූජා කිරිඹරුවේ ධම්මානන්ද හිමිපාණන් සහ ශිෂා ස්වාමීන් වහන්සේලා නිසා ම මේ පොත් පැවැත්වීමේ වගකීම ලිහිල් වී ඇති බව සිහි කරන්නේ සතුටිනි.

තිසරණ සරණයි!

සී. තනිප්පුලි ආරච්චි ගරු ලේකම් ශී චන්දවිමල ධර්මපුස්තක සංරකෂණ මණ්ඩලය

2008 ජනවාරි 25 වන දින, පොකුණුවිටදී ය.

දහම් පොත් සංරකෂණ මණ්ඩලයෙන් පුකාශිත

රේරුකානේ නාහිමියන්ගේ පොත් සහ වෙනත් පොත්

#### විතය ගුන්ථ

ශාසනාවකරණය විනය කර්ම පොත උපසම්පදා ශීලය උහය පුානිමෝක්ෂය (අනුවාද සහිත)

### අභිධර්ම ගුන්ථ

අභිධර්ම මාර්ගය අභිධර්මයේ මූලික කරුණු පට්ඨාන මහා පුකරණ සන්නය අනුවාද සහිත අහිධර්මාර්ථ සංගුභය

### භාවනා ගුන්ථ

විදර්ශනා භාවනා කුමය පෞරාණික සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය වත්තාලීසාකාර මහා විපස්සනා භාවනාව සතිපට්ඨාන භාවනා විවේචනය හා වෙනත් කෘති

### ධර්ම ගුන්ථ

චතුරායා සිසනාය පාරමිතා පුකරණය බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තරය පටිච්ච සමූප්පාද විවරණය ධර්ම විනිශ්චය බෞද්ධයාගේ අත් පොත මංගල ධර්ම විස්තරය පුණොා්පදේශය සුවිසි මහා ගුණය පොහොය දිනය කෙලෙස් එක්දහස් පන්සියය වඤ්චක ධර්ම හා චිත්තෝපක්ලේශ ධර්ම බුද්ධනීති. සංගුහය නිව්ාණ විනිශ්චය හා පූනරුප්පත්ති කුමය බෝධි පූජාව Four Noble Truths (වතුරායෳී සතාය පරිවතිනය.)

#### වෙතත්

මෙකල නිවුණු ඇත්තෝ (නාහිමි චරිත වත හා අනුමෙවෙනි දම් දෙසුම් 15 ක්.) සුරාධූර්තය හෙවත් මදාලෝලය (වෛදා නීල් කෙසල් – පරිවර්තන) බුදුසසුන පුබුදු කළ ශී ලංකා ශ්වේජින් නිකාය සියවස (ඹස්තීය සමරු කලාපය)

### විමසීම් :- ගරු ලේකම්

ශී චන්දවිමල ධර්ම පුස්තක සංරකෳණ මණ්ඩලය, ශී විනයාලංකාරාරාමය, පොකුණුවිට. දුරකථනය : 034-2263958, (2263979) ෆැක්ස් : 034-2265251

| ප | 0 | න  |
|---|---|----|
|   | Ľ | υ, |

| සංඥපනය                                                                | 9   |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| ආරම්භය                                                                | 15  |
| පටිච්චසමූප්පාද පාළිය                                                  | 16  |
| පටවර්ධමුවපාද පාළය<br>පටිච්චයමුප්පාද යන්නෙහි තේරුම                     | 16  |
|                                                                       | 18  |
| පටිච්චසමුප්පාදය නො දනීමේ දෝෂය<br>සට්ට්ඩසමන්තයය සීදුම් සංකයන්          | 20  |
| පටිච්චසමුප්පාදය දනීමේ අනුසස්<br>අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා                  |     |
| 1                                                                     | 24  |
| අව්දාහව නිසා සංස්කාර ඇතිවන සැටි                                       | 29  |
| සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤණං                                                   | 33  |
| පුතරුත්පක්තිය සිදුවන සැටි                                             | 38  |
| විඤ්ඤණපච්චයා තාමරූපං                                                  | 45  |
| නාමරූපපච්චයා සළායකනං                                                  | 52  |
| සළායතනපච්චයා එස්සො                                                    | 57  |
| එස්සපච්චයා වේදනා                                                      | 59  |
| වේදනාපච්චයා තණ්හා                                                     | 61  |
| තණිහාපච්චයා උපාදනං                                                    | 67  |
| උපාදනපච්චයා භවො                                                       | 75  |
| හවපච්චයා ජාති                                                         | 82  |
| ජාතිපච්චයා ජරාමරණං                                                    | 85  |
| පටිච්චසමුප්පාදයේ හවනුයේ සම්බන්ධය                                      | 96  |
| අඩ් ග දෙළොස                                                           | 96  |
| සන්ධි තුන                                                             | 96  |
| සන්ධිතුයේ සටහන                                                        | 97  |
| සංගුහ සතර                                                             | 98  |
| විංශිතාහාකාරයෝ                                                        | 98  |
| සංසාර චකුය                                                            | 101 |
| කම් විපාක වකුය                                                        | 102 |
| ති වෘත්තය                                                             | 102 |
| ති වෘත්ත චකුය                                                         | 103 |
| මූල දෙක                                                               | 104 |
| ද්විමූල වකුය                                                          | 105 |
| පටිච්චසමුප්පාදය සකායන්ගේ වශයෙන් දක්වීම<br>Non-commercial distribution | 106 |

පිට

| පටිච්චසමුප්පාදය කෘතාය වශයෙන් දක්වීම             | 107 |
|-------------------------------------------------|-----|
| දෘෂ්ටි නිවාරණය                                  | 109 |
| පටිච්චසමුප්පාදය උපමාවෙත් දක්වීම                 | 110 |
| සතර ආකාර ගැඹුරු බව                              | 113 |
| පටිච්චසමුප්පාදයේ නය සතර                         | 119 |
| පුකිලෝම පුකීතාාසමුක්පාදය හෙවත්                  |     |
| සංසාරවකුයාගේ නිරෝධය                             | 122 |
| ද්විවිධ නිරෝධය                                  | 123 |
| ද්විවිධ සුඛය                                    | 127 |
| නිවත් තතු දක්වෙත ගාථා පෙළක්                     | 134 |
| නිවන දක්වෙන ගාථා දෙකක්                          | 137 |
| තිව්ාණ කීතීන උදනය (1)                           | 142 |
| නිවන හා සක්ත්වයා                                | 144 |
| නිවතේ පුයෝජනය                                   | 144 |
| තිව්ාණ කීතීත උදනය (2)                           | 145 |
| විහඩ්ගයේ නිවන විස්තර කර ඇති ආකාරය               | 150 |
| අටුවාවේ දක්වෙන නිව්ාණ වාදය                      | 151 |
| ආයා සකා දේශනයේ නිවන                             | 153 |
| නිවන පිහිටි කැන                                 | 155 |
| නිච්ෟණය සාක්ෂාත් කරන පුශ්නය                     | 157 |
| නිවන් දක්නා පුද්ගලයා                            | 160 |
| දුක්ඛස්කන්ධයෙන් මිදීමේ පුතිපත්ති කුමය           | 165 |
| චතුරායාෳී සතාාය සංක්ෂේපයෙන් දක්වීම              | 167 |
| විදහාව ඉපදවීමේ කාලය                             | 175 |
| සංසාරයේ මුල                                     | 178 |
| අනේකපුකාර පුතීතාාසමුත්පාද දේශතා                 | 181 |
| දශබල සූනුය                                      | 182 |
| දශබල සූනුයේ භාවය                                | 184 |
| දශබල සූනුයේ විස්තරය                             | 186 |
| දශබල ඥන                                         | 187 |
| දශබල ඥනය දක්වෙන ගාථා                            | 188 |
| බුහ්මචකු <b>ය</b>                               | 193 |
| චතුර්වෛශාරදා ඥනය                                | 193 |
| පඤ්චස්කන්ධය                                     | 196 |
| ආහාර සූනුය                                      | 206 |
| ආහාර සූතුයේ තේරුම                               | 208 |
| ආහාර සතර                                        | 210 |
| ඥතික සූතුය                                      | 215 |
| ඥතික සූතුයේ හාවය<br>Non commencial distribution | 216 |
|                                                 |     |

| වෙතතා සූ    | නුය                                  | 220 |
|-------------|--------------------------------------|-----|
| වේත         | තතා සූතුයේ අදහස                      | 220 |
| වේස         | තතා සුනුයේ විස්තරය                   | 221 |
| වේස         | <b>නතා සූතුයේ සැටියට සංසාර චකු</b> ය | 223 |
| උපාදන සූද   | ეთ                                   | 224 |
| උපය         | ාදන සූතුයේ තේරුම                     | 226 |
| උප          | ටදන සූතුය ගැන දතයුතු කරුණු           | 226 |
| දෘෂ්ටි නිවා | රණ දේශනා                             | 227 |
| පුතී        | තාාසමුත්පාද සූතුය                    | 228 |
| අවේ         | ර්ලකාශාප සූතුය                       | 231 |
| උපෘ         | නිසා සූනුය                           | 235 |
| ධම්         | කථික සූතුය                           | 238 |
| ශාස         | ත්තෘ පයෝෂණ සූතුය                     | 247 |
| පටිච්චසමුප  | ්පාදය හා අන්තරාහව <b>ය</b>           | 249 |
| අන්         | තරා හව වාදය                          | 253 |
| සූතු        | පිටකය හා අභිධර්ම පිටකය               | 253 |
| ධර්ම        | මය අවලංගු කිරීමේ පාපය                | 255 |
| පුවා        | ාසු දහසක් ධර්මස්කන්ධය                | 257 |
|             |                                      |     |

### "සබ්බදානං ධම්මදානං ජිනාති"



## දහම් පොත් මුදුණයට සහාය වූ අතිනව සාමාජිකයෝ

| එම්.බී. පෙරේරා මයා                                             | බණ්ඩාරගම    | -    |           |
|----------------------------------------------------------------|-------------|------|-----------|
| ඕ.වී. සමන්ත අනුස්මරණ පදනම - ශී ජයවර්ධනපුර වි.වි. රු. 50,000.00 |             |      |           |
| ජයවීර කටුවාවල මයා                                              | පිළියන්දල   | රු.2 | 30,000.00 |
| වෛදා  එල්.ඩී. දයානන්ද මයා                                      | මහවැව       | රු.  | 5,000.00  |
| ඒ.එස්. අබේසිංහ මයා                                             | හොරණ        | රු.  | 4,000.00  |
| බී.එච්. ලක්ෂමන් ගුණසිරි මෙන්ඩිස්<br>බී.ඒ. තේජා පද්මාංගනි යුවල  | පානදුර      | රු.  | 3500.00   |
| යූ.ඒ.ටී.එම්. අභ්යවධ්න මයා                                      | දොම්පේ      | රු.  | 2,000.00  |
| කපිල සමරනායක මයා                                               | මොරටුව      | රු.  | 2000.00   |
| තුසිත පුියන්ත වල්පිට මයා                                       | කුඩාඋඩුව    | රු.  | 1500.00   |
| චාත්දනී පුනාන්දු මිය (දෙමාපියන්ට පිං පිණ                       | සී) පානදුර  | රු.  | 1500.00   |
| කාන්ති මීපාගම මිය                                              | පන්නිපිටිය  | රු.  | 1220.00   |
| ඉනුා දසනායක මිය                                                | මහනුවර      | රු.  | 1014.00   |
| එච්.බී. රත්නායක මයා                                            | කොස්වත්ත    | රු.  | 1000.00   |
| ආර්.එම්. පොඩිඅප්පුහාමි මයා                                     | කහපත්වල     | රු.  | 1000.00   |
| එස්.පී.බී. ඉලංගසිංහ මයා                                        | අනුරාධපුර   | රු.  | 1000.00   |
| ගෝස් බී. මුණසිංහ මිය                                           | බණ්ඩාරවෙල   | රු.  | 1000.00   |
| හරිීන්දු අමිරපාල මයා                                           | බණ්ඩාරගම    | රු.  | 1000.00   |
| චඤිකා එදිරිසිංහ මිය                                            | බෙලිඅත්ත    | රු.  | 1000.00   |
| අරුණ රත්නායක මයා                                               | නුගේගොඩ     | රු.  | 1000.00   |
| මධුෂානී කළුවැව මිය - පේරාදෙණිය සම්                             | මපත් බැංකුව | රු.  | 500.00    |

අනික් පොත් හා සසඳන විට කාලීනව අඩු මිලකට මේ පොත් සැපයිය හැකිව ඇත්තේ ධර්මදානමය කුශලයේ වටිනාකම අවබෝධ කරගත් සැදූහැවතුන් නිසාය.

එක් මුදුණයක් විකිණීමෙත් ලැබෙත මුදලත්, ඊළඟ මුදුණයේ මුදුණ වියදමත් අතර පරතරය පියවා ගැනීමට මේ ආධාර උපයෝගී වේ.

ඔබට දැමම්ංඝඳහාැසහභාහිංවිය හැකිය.

viii

### සංඥපනය

ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණෙන්නා වූ සකල මහා බෝධිසත්ත්වයන් ම ආනාපාන චතුර්ථධාානයට සමවැදී, නුවණ දියුණු - තියුණු කොට ගෙන, එසේ තියුණු කරගත් නුවණ පතීතාාසමුත්පාදධම්යට යොමු කොට එය අනුලෝම - පුතිලෝම වශයෙන් සම්මශීතය කොට සංසාර චකුයේ සැටි නිවැරදි ලෙස තේරුම් ගෙන, අරහන්මාර්ගඥනය උපදවා සංසාර පුවෘත්තියට හේතු වන අවිදාහ - තෘෂ්ණා පුධාන එක්දහස් පන්සියයක් කෙලෙස් සතුරත්, මතු කිසි කලෙක නැහී නො එන පරිදි සම්පූර්ණයෙන් තසා ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණෙන බව "සබබ බෝධිසත්තාහි ආනාපානවතුත්ථස්කානතො වූට්ඨාය පව්පයාකාරෙ කදණං ඕතාරෙත්වා තං අනුලෝම-පටිලෝමං සම්මසිත්වා බුද්ධා හොත්ති" යනුවෙත් සංයුත්තනිකායට්ඨකථාවෙහි දක්වා තිබේ. මේ පුතීතාාසමුත්පාද ධර්මය ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණි පසු ද උන්වහන්සේලා නිතර සිහිකිරීම් වශයෙන් භාවිත කෙරෙති.

අප බුදුරජාණත් වහත්සේ පුතීතාාසමුත්පාද ධර්මය සම්මශීතය කොට පැමිණ වදළ අරහත්ඵල සමාපත්තියට සමවැදී බෝමුල ඒ අස්නෙහි ම සතියක් වැඩ සිට ඒ සමාපත්තියෙන් නැගී, පුථමයෙන් කරත්නට යෙදුනේ ද පුතීතාාසමුත්පාදය සිහිකිරීම ම ය. උන්වහන්සේ බුදු වීමෙන් සත්වනද රාතියේ පුථමයාමය අනුලෝම වශයෙන් පුතීතාාසමුත්පාදය සම්මශීතය කිරීමෙනුත් මධාමයාමය පුතිලෝම වශයෙන් පුතීතාාසමුත්පාදය සම්මශීතය කිරීමෙනුත් පශ්චිමයාමය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් පුතීතාාසමුත්පාදය සම්මශීතය කිරීමෙනුත් ගතකළ බව උදත පාළියේ දක්වා තිබේ. මෙසේ ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණීමට උපකාර වන්තාවූත් ලොවුතුරා බුදුවරයන් වහන්සේලා නො හැර භාවිත කරන්නාවූත් ධම්යක් වන බැවින් මොසුනීකාසමුක්පාදැධාර්මය බුදුසස්නෙහි උසස් ධර්මයක් බව කිය යුතු ය. ඉතා උසස් ධර්මයක් වූ මේ පුතීතාාසමුත්පාද ධර්මය ඉතා ගැඹුරු ය. එය මහා බෝධිසත්ත්වයන් හා පුතොක බෝධිසත්ත්වයන් හැර, අන්කිසිවකු ස්වශක්තියෙන් නිරවුල් කර තේරුම්කර ගැනීමට සමත් තො වන බව ''**ඨපෙත්වා** පත ද්වේ බෝධිසත්තෙ අසද්සෙද් සත්තා අත්තතො ධම්මතාය පච්චයාකාරං උජුං කාතුං සමත්ථා තාම නත්රී" යනුවෙන් මහානිදන සූනු අටුවාවෙහි දක්වා තිබේ.

පුතිතාසමුත්පාද සංඛාාත මේ හේතුඵල ධර්මය සොයාගැනීමේ දුෂ්කරත්වය නිසා ම බුදුසසුනේ පිහිටෙත් තොරව ස්වශක්තියෙත් ම ලෝ තතු සෙවූවෝ තොයෙක් අයුරිත් තො මහ ගියහ. ඇතමෙක් "ලෝකයත් සත්ත්වයාත් දෙවියකු විසින් මවන ලද්දේය. මේ සත්ත්වයෝ ඒ මැවුම්කාර දෙවියාගේ කැමැත්ත පරිදි සැපදුක් ලබත්තාහ. මැවුම්කාර දෙවියාගේ කැමැත්ත පරිදි ම සත්ත්වයෝ මරණිත් මතු සුගතියට හෝ දුගතියට යන්තාහ" යි ගත්හ. ඇතමෙක් "මැවුම්කරුවකු නැතිව පඨවී - ආපෝ - තේජෝ -වායෝ යන ධාතූන්ගෙන් සත්ත්වයා ඇතිවූයේය"යි ගත්හ. ඇතමෙක් "ආත්මයත් ශරීරයත් එකයයි" ගත්හ. ඇතමෙක් "ආත්මය අනිකෙක, ශරීරය අනිකකැ"යි ගත්හ.

අාත්මයත් ශරීරයත් එකයයි ගත්තෝ "ශරීරය විනාශ වීමෙන් ආත්මයත් විනාශ වන්නේය, එබැවින් මරණින් මතු සත්ත්වයා නූපදින්තේය යි ද, පින් පව්වලින් සත්ත්වයාට වන දෙයක් නැත්තේය" යි ද කියති. ශරීරය අනිකෙක ආත්මය අනිකෙකැයි ගත්තෝ "ශරීරය සේ ආත්මය නැසෙන දෙයක් නො වේ. ආත්මය කවදවත් නො මැරෙන්නේය. ඒ ආත්මය ශරීරය බිදෙන කල්හි කූඩුවකින් පක්ෂියකු බැහැර යන්නාක් මෙන් පුරාණ ශරීරයෙන් බැහැරව අලුත් ශරීරයකට යන්නේ ය" යි කියති.

ඇතැමෙක් ''පෙර කළ පින් පව් අනුවම සත්ත්වයෝ සැප දුක් ලබති'' යි ගත්හ. ඇතමෙක් ''කර්මවිපාකය සම්පූර්ණයෙන් ම පුතික්ෂේප කෙරෙති.'' ඇතමෙක් ''පින්පව් කළ තැනැත්තාම එහි විපාකය විදීය''යි ගත්හ*ගා ඇත*මෙක්*ඩ්* අනිකකු කළ කර්මයේ ඵලය

#### සංඥපනය

අතිකෙක් විදීය''යි ගත්හ. ඇතමෙක් '' මේ සත්ත්වයා අතීතයේත් වීය''යි ගත්හ. ඇතමෙක් ''මේ සත්ත්වයා අතීතයෙහි තො වූයේ ය, අලුතෙත් ඇති වූවෙකැයි'' යි ගත්හ.

තථාගතයන් වහත්සේගේ පුකීතාංසමුත්පාද දේශනය වනාහි මෙහි කී නොකී එකම දෘෂ්ටියකටවත් නො වැටෙත හේතුඵල කුමයක් දක්වෙන දේශනයෙකි. ඒ හේතුඵල ධර්මය සොයාගන්නට නුපුළුවන්වීම නිසා මෙසේ සත්ත්වයන් නොයෙක් දෘෂ්ටිගෙන අවුලෙත් අවුලට පත්ව, නැවත නැවත අපායට පැමිණෙත්තට සිදුවන මේ සංසාරය ඉක්මවිය නොහැකිව දුකෙහිම ගැලී ඉන්නා බව "ඵතස්ස ආතත්ද! ධම්මස්ස අතතුබොධා අප්පට්වෙධා ඵවමයං පජා තත්තාකුලකජාතා ගුළාගුණ්ඨකජාතා මුකද්ජබබබජභුතා අපායං දුග්ගතිං විතිපාතං සංසාරං තාතිවත්තත්ති" යනුවෙත් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් මහානිදන සූතුයෙහි වදරා තිබේ.

මේ පුතීතාාසමුත්පාද ධර්මය දන ඉගෙන දෘෂ්ටි ජාලයෙන් මිදී සතාය අවබෝධ කරගන්නා තුරු සත්ත්වයා දුකින් තො මිදේ. එබැවින් **දුකින් මිදීම බලාපොරොත්තුවන සැමදෙනා** විසින් ම බුදු සස්නෙහි ඉතා උසස් තැනක් ගන්නා මේ පුතීතා-සමුත්පාද ධර්මය ගැන තරමක් දුරටවත් දනගැනීමක් ඇතිකර ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. මේ උසස් ධර්මය දත හැක්කේ ද බුද්ධෝත්පාද කාලයෙහිම ය. බුද්ධශුනා කාලවලදී මේ ධර්මය ඇති බවවත් දන ගැනීමට කුමයක් තැත. දනට පැමිණ ඇත්තේ මේ උසස් ධර්මය දන ගැනීමට, ඉගෙන ගැනීමට ඉඩ ඇති යහපත් කාලයකි.

එහෙත් දනට ඇති බෞද්ධයන්ගෙන් ඉතා වැඩි දෙනෙක් ම මේ උසස් ධර්මය ගැන කිසිවක් දන්නෝ නො වෙති. එබැවින් ඔවුහු තමන් ලබා සිටින මේ උත්තම බුද්ධෝත්පාදක්ෂණයෙන් ගන්නට ඇති උසස් පුයෝජනය නො ලබති. බෞද්ධයම්හ යි පුතිඥකර ගෙන ඉන්නා අයගෙන් ඇතමෙක් මේ ධර්මය නො දන්නා නිසාම ''මරණින් මතු ඉපදීමක් නැත, පින් පව්වල

### සංඥපනය

විපාකයක් නැත" යනාදීත් මිථාා දෘෂ්ටියට බැස සිටිති. ඒ තත්ත්වයට පැමිණ සිටින පැවිද්දෝ ද නැත්තාහු නො වෙති. පුතීතාාසමුත්පාද ධර්මය නො දනීම නිසා නොමහට වැටී ඉන්නා ජනයාගේ යහපත සඳහා අප විසින් මේ ගුන්ථය සම්පාදනය කරන ලදී.

පාළි පොත්වලින් පටිච්චසමූප්පාදය පිළිබඳ විස්තරයක් ඇත්තේ **සම්මෝහව්තෝදති** නම් වූ විහ∘ග අටුවාවෙහි හා **විශුද්ධිමාග්යෙහිත්** ය. ඒ පොත් දෙක්හි එන පටිච්චසමූප්පාද විස්තරය එකිනෙකට වැඩි වෙනසක් තැත. ඒ පොත්වල එන පටිච්චසමුප්පාද විස්තරය ඉතා වැදගත්ය. ඒවායේ පටිච්චසමුත්පාදය විස්තර කර තිබෙන්නේ කුමානුකූලව ධම්ය ඉගෙන ගන්නා වූ ද, ඉගෙන ගත්තා වූ ද තැනැත්තන්ට සුදුසු වන පරිදිය. මෙකල පවත්නා අධාාපනයේ හැටියට පාළි පොත් හත අටකින් කොටස් පමණක් උගෙනීම ලැබූවත්ටත්, ධර්මය පිළිබඳ උගේනීමක් තො ලැබූ සාමාතාෳ ජනයාටත්, ඉහත කී පොත් දෙකේ එන පුතීතාාසමුත්පාද වණිනාවෙන් පුයෝජනයක් නොලැබිය හැකිය. රසයක් තො ලැබිය. හැකිය. අප විසින් මේ පටිච්චසමුප්පාද විවරණය සම්පාද්නය ක්රත ලද්දේ ධර්මය පිළිබද කුමානුකූල ඉගෙනුමක් ලබා නැති සාමානා ජනතාව දෙස බලා ගෙනය. එබැවිත් අටුවාවල එත පුතීතාාසමුත්පාද වණිතා කුමය අනුගමනය නො කොට, අපට වැටහෙත පරිද්දෙත් මේ ගුත්ථය සම්පාදනය කරන ලදී.

සිංහලෙත් පටිච්චසමුප්පාදය විස්තර කර ඇති පොත් කීපයක් අපට කියවත්තට ලැබිණ. ඒ පොත් අප සිත් තො ගත් බැවිත් පටිච්චසමුප්පාද විවරණය තමැති මේ ගුත්ථය සම්පාදතය කිරීමට අදහස් කෙළෙමු. අතිශයිත් ගැඹුරු වූ මේ පුතීතාසමුත්පාද ධර්මය, කියවත්තවුත්ට තේරුම් ගත හැකි වන පරිදි විස්තර කර ගුත්ථයක් සම්පාදනය කිරීම පහසු වැඩක් නොවේ. අඩුපාඩුවක් වරදක් ඉතිරි නො වන පරිදි මේ ගැඹුරු ධර්මය විස්තර කිරීමට සමත් බවක් අපට තැත. අප විසිත් මෙය කරන ලද්දේ " මහජනයාට තේරුම් ගත හැකි වන පරිද්දෙන් සැපයූ පටිච්චසමුප්පාද

වණිනාවක් කොහෙත්ම නැතුවාට වඩා මේ පොතවත් තිබීම හොඳය'' යන අදහසිනි.

අනුලෝම - පතිලෝම පතිතායමුත්පාද දේශනා දෙකින් වඩාත් ගැඹුරු ධමය වත්තේ පතිලෝම පතිතායමුත්පාද දේශනය ය. එයිත් දක්වෙත්තේ නිවතය. පෘථග්ජනයන්ට අවිෂය වූ ඒ නිවන අපගේ අදහසේ හැටියට විස්තර කරනවාට වඩා නිවන පිළිබඳව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශික ධර්ම දක්වීම් වශයෙන් නිච්චණය විස්තර කිරීම වඩා හොඳ කුමය වන බැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් නිච්චණය සම්බන්ධයෙන් වදළ සූතු කීපයක් මෙහි විස්තර කර ඇත. ඒවා කියවීමෙන් නිච්චණ තත්ත්වයත් බොහෝ දුරට තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත.

මේ ගුත්ථයෙහි අනුලෝම පුතීතායමුත්පාදය විස්තර කරන පූව්භාගය අප විසින් ලියන ලදුයේ ලක්දිව අභිධර්මය උගත් කාන්තාවක් වන කොළඹ හැව්ලොක් ටවුන්හි ලෙයාර්ඩ් මාවතෙහි අංක 18 දරණ මන්දිරයෙහි වෙසෙන සෝමාවතී මුණසිංහ මැතිතියගේ ආරාධනාවෙන් බුද්ධව්ෂීයෙන් 2492 වැන්නෙහිදීය. ඒ කොටස ඇගේ වියදමින් ඒ කාලයේදී මුදුණය කරවා ධර්මදන වශයෙන් බෙද දෙන ලදී. දෙදහස් පන්සිය වැනි වසට කලින් මේ පොත සම්පූණිකොට මුදුණය කරවන බලාපොරොත්තුවෙන් සිටි මුත් පැමිණියා වූ යම් යම් අපහසුකම් නිසා බලාපොරොත්තු කාලයේදී මෙය කරන්නට නොලැබිණ. නොයෙක් අපහසුකම් මධායේ අප ගත් උත්සාහයේ පුතිඵලයක් වශයෙන් මේ බුද්ධ ජයන්ති වර්ෂය තුළදීම මේ ගුන්ථයත් මහජනයා අතට පැමිණ විය හැකි විය.

මේ සම්බුද්ධ ජයන්ති ධම පුස්තක පංතියේ අටවන දහම පොතය. මෙයින් මේ දහම්පොත් පෙළ අවසන් කරනු ලැබේ. කිසි ඝෝෂාවක් නොකොට, කිසිවකුගෙන් ආධාරයක් නො ගෙන, අමාරුවෙන් ආරම්භ කරන ලද මේ ධර්මපුස්තක පුචාරය අප බලාපොරොත්තු වූවාට වඩා බොහෝ සාර්ථක වූ බව පුීතියෙන් සඳහන් කරමු. අපගේ මේ ධර්මපුස්තක පුචාරය සාර්ථක *Non-commercial distribution*  වූවාක් මෙත් හැම දෙතා ගේ සියලුම යහපත් වැඩ සාර්ථක වේවායි පතමු. මේ ධර්මපුස්තක වහාපාරය කරදරයක් තැතිව පවත්වාගත හැකිවූයේ ධර්මකාමීන් විසින් මේ පොත් කලට වේලාවට මිලයට ගත් නිසාය. අපේ දහම් පොත් ගත් ගිහි පැවිදි සැමදෙනාම මේ ධර්මපුස්තක වහාපාරයේ ආධාරකාරයෝ ය. හැම දෙනාට ම පින්සිදු වේවා!

·(මේ ගුන්ථය මුදණයේදී සෝදුපත් බැලීම් ආදි වැඩ සියල්ල· අපගේ ශිෂා හේන්ගොඩ කලාාණධම්ම නම කිරිඔරුවේ ධම්මානන්ද නම සමග කරන ලද බව ද ස්තුති පූර්වකව සඳහන් කරමු.)

ධර්මය ලොවෙහි බැබලේවා

මීට

ශාසනත්ථිතිකාමී රේරුකානේ චඥවිමල මහනායක ස්ථවිර

ශී බු. ව. <u>2500</u> මාර්තු 01 දින ශී විනයාලංකාරාරාමය පොකුණුවිට.

විමසීම් :- ගරු ලේකම් ශී චන්දවිමල ධර්ම පුස්තක සංරකෂණ මණ්ඩලය, ශී විනයාලංකාරාරාමය, පොකුණුවිට. දූරකථනය : 034-2263958, (2263979)

## පටිච්ච සමූපපාද විවරණය

## නමෝ තස්ස හගවතෝ අරහතෝ සම්මා සම්බුද්ධස්ස

ව තුරසඩ් බාකල්ප ලක්ෂසඩ් බාාතාතිදීර්ඝ කාලය මුඑල්ලෙහි පිරු සමතිස් පෙරුම් දහම් බෙලෙත් ශීු මහා බෝධිදෘම මූලයේ දී, ශීල තමැති පෘථිවියෙහි වීයෳී තමැති පාදයුග්මයෙන් සිට, සමාධි නමැති ශිලාතලයෙහි මූවහත් කරන ලද කර්මක්ෂය-කරඥත තමැති පොරොව ශුද්ධා තමැති අතිත් ගෙන අතීතාදි කාලතුයක් හා අවිදාහදි ද්වාදශාඞ්ගයක් හා, විංශතාහාකාරයක් හා සත්ධිතුයක් හා සතර රාශියක් හා නිවෘත්තයක් හා මූලද්වයක් ද ඇත්තා වූ පුතීතාාසමූත්පාද සඩ්බාහත අතාදිකාලපුවෘත්ත සංසාරචකුය සිඳ සව්ඥ පද පුාප්ත වූ, මාගේ භාාගාවත් අර්හත් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ ගේ ශී පාදයුග්මය අතිශය හක්තියෙන් හා ගෞරවයෙන් වැඳ, ඒ භාගාාවතුන් වහන්සේ විසින් දේශික පරම ගම්භීර පුතීතාාසමූත්පාද ධම්ය සසර දුකින් මිදී නිවන් සුවය ලබනු රිසි ධම් කාමී සත්පුරුෂ ජනයාට නිවන් මහ දක්වනු පිණිස මාගේ තැණ පමණිත් හෙළ බසිත් වර්ණතා කරනු ලැබේ. ආදරයෙන් මෙය කියවා ගම්හීර ධර්මය තේරුම් ගෙන නිවන් පසක් කිරීමට උත්සාහ කෙරෙත්වා!!

## පටිච්චසමුප්පාද පාලිය

"අවිප්ජා පව්වයා සඩ්ඛාරා,සඩ්ඛාර පව්වයා විඤ්ඤණං, විඤ්ඤණ පව්වයා තාමරූපං, තාමරූප පව්වයා සළායතතං, සළායතත පව්වයා එස්සෝ, එස්ස පව්වයා වේදතා, වේදතා පව්වයා තණ්හා, තණ්හා පව්වයා උපාදතං, උපාදත පව්වයා හවෝ, හව පව්වයා ජාති, ජාති පව්වයා ජරාමරණං සෝක පරිදේවදුක්ඛදෝමතස්සු-පායාසා සම්භවත්ති, ඒවමේතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයෝ හෝති."

මේ විහංග පුකරණයේ පටිච්චසමුප්පාද විහංගයේ එත අනේක පුකාර පුකිතා සමුත්පාද දේශතයත් අතුරෙත් පළමු වත පුතීතා සමුත්පාද දේශතය ය. මේ ගම්හීර ධර්මය දත ගනු කැමතියත් විසිත් පළමු කොට මේ පාඨය පාඩම් කරගෙන ඉදිරියට පොත කියවිය යුතු ය. එහි තේරුම මෙසේ ය :–

අවිදාහා නමැති හේතුව නිසා සංස්කාරයෝ හටගනිති,

| ස•ස්කාරයන් නිස <del>ා</del> | විඥනය හට ගතී,               |
|-----------------------------|-----------------------------|
| විඥනය නිසා                  | නාමරූපය හටගනී,              |
| තාමරූපය නිසා                | ෂඩායතනය හටගනී,              |
| ෂඩායතනය නිසා                | ස්පර්ශය හටගනී,              |
| ස්පර්ශය නිසා                | වේදතාව හටගතී,               |
| වේදනාව නිසා                 | තෘෂ්ණාව හටගනී,              |
| තෘෂ්ණාව නිසා                | උපාදනය හටගනී,               |
| උපාදනය නිසා                 | භවය හටගතී,                  |
| භවය නිසා                    | ජාතිය වේ,                   |
| ජාතිය නිසා                  | ජරා,මරණ, සෝක, පරිදේව, දුඃබ, |
|                             | දෞම්නස්සා, උපායාසයෝ වෙති.   |

මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයාගේ පහළ වීම වේ.

## පටිච්චසමුප්පාද යන්නෙහි තේරුම

ගින්න නිසා දුම ඇති වන්නාක් මෙන් ද ගස නිසා ගෙඩිය ඇති වන්නාක් මෙන් ද කමා නිසා පෙර නො තුබූ අන් දෙයක් ඇති වීමට හේතු වන්නා වූ දෙයට හෙවත් ධර්මයට ''පටිච්චසමුප්පාදය'' යි කියනු ලැබේ.

අවිදාහාව ඇති කල්හි ඒ අවිදාහාව නිසා පුණාහාසිසංස්කාරාදි තිවිධ සංස්කාරයෝ හටගනිති. එබැවින් සංස්කාරයන්ට හේතු වූ අවිදාාාව පටිච්චසමූප්පාදයකි. අව්දාාාව නිසා හටගන්නා වූ සංස්කාරයන් නිසා ද විඥනය ඇති වේ. එබැව්න් සංස්කාරයෝ ද පටිච්ච සමුප්පාදයකි. සංස්කාර හේතුවෙන් හටගත් විඥනය නිසා නාමරූප හටගනී. එබැවින් විඥනය ද පටිච්චසමූප්පාදයකි. විඥනය නිසා හටගත් නාමරූපය නිසා ෂඩායතනය පහළ වේ. එබැවින් ෂඩායතනයට හේතු වූ නාම රූපය ද පටිච්ච-සමුප්පාදයකි. මෙසේ ස්පර්ශය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් ෂඩායතනය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. වේදනාව ඇති වීමට හේතු වත බැවිත් ස්පර්ශය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. තෘෂ්ණාව ඇති වීමට හේතු වන බැවින් වේදනාව ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. උපාදනය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් තෘෂ්ණාව ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. හවය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් උපාදානය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. ජාතිය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් හවය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසොා්පායාසයන් ඇති වීමට හේතු වන බැවින් ජාතිය ද පටිච්චසමූප්පාදයකි. ජරාමරණාදිය ද අව්දාාා තෘෂ්ණාවන්ට හේතු වන බැවින් පටිච්චසමූප්පාදයකි.

මෙසේ අවිදාාාවේ පටත් ජරා මරණය දක්වා ඇති මේ ධර්ම සියල්ල ම එකිතෙකට හේතු වත බැවිත් පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. ඒ පටිච්චසමුප්පාදය පුකාශ කරත්තා වූ ''අව්ජ්ජා පච්චයා සංඛාරා'' යනාදි පාඨයට ද ඒ තම කියනු ලැබේ.

එක් ගලක් මත එය හා බැඳී සිටින සේ අනෙක් ගලක් ද, ඒ ගල මත එය හා බැඳී සිටින සේ අනෙක් ගලක් ද, එය මත අනෙක් ගලක් ද යි මෙසේ උස් වී සිටින සේ එකින් එක මත තබන ලද ගල් සමූහයට වෙන් වෙන් වූ ගල් ගැන අපේකුෂාවක් නො කොට කථා කරන කල්හි කුලුන ය යි ද කණුව ය යි ද කියනු ලැබේ. Non-commercial distribution එහෙත් එකක් උඩ එකක් පිහිටා තිබෙන ගල් සමූහය හැර එහි කුලුනය කියා අමුතු දෙයක් නැත. සතා වශයෙන් එහි ඇත්තේ ගල් සමූහය පමණකි. එ මෙන් එකක් නිසා එය හා බැදී පවත්නා සේ තවත් ධර්මයක් ඇති වීම් වශයෙන් නො සිදී පැවතී ගෙන යන්නා වූ අවිදාහදි ධර්ම පරම්පරාවන්ට, ධර්ම සමූහයන්ට වෙන් වෙන් වූ ධර්ම ගැන අපේඤාවක් නැති ව කථා කරන කල්හි ස්තිය ය, පුරුෂයා ය, දෙවියා ය යනාදි නම් කියනු ලැබේ. එහෙත් ධර්ම සමූහ - ධර්ම පරම්පරා මිස සතා වශයෙන් ඇති ස්තියක් පුරුෂයෙක් සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නැත.

කුලුනය යි කී කල්හි සතා වශයෙන් කුලුනක් නො ලැබී එක පිට එක පිහිටි ගල් සමූහයක් ලැබෙන්නාක් මෙන් ස්තිය ය කියා හෝ පුරුෂයා ය කියා හෝ මිනිසා ය දෙව්යා ය සත්ත්වයා ය කියා හෝ කී කල්හි සතා වශයෙන් එක් එක් ධර්මයක් නිසා ඇති වන්නා වූ ධර්ම සමූහයක් ම ලැබේ. ස්තී පුරුෂාදීහු නො ලැබෙත්. පටිච්චසමුප්පාදය යි කියනුයේ එක එකක් නිසා පවත්නා වූ ඒ ධර්ම සමූහයට ය. එබැවින් පටිච්චසමුප්පාදය අපෙත් ඈත අත් තැනක - අත් ලොවක ඇතියක් නොවේ, අප ම බව හෙවත් සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් සැටියට වාවහාර කරන දෙය ම බව දක යුතු ය. පටිච්චසමුප්පාදය අප ම වුව ද එය සත්ත්ව පුද්ගල කථාවෙන් අපට වැසී තිබේ. වැසී තිබෙන බැවින් තේරුම් ගැනීමට - දන ගැනීමට දුෂ්කර ගැඹුරු ධර්මයක් වී තිබේ.

## පටිච්චසමූප්පාදය තො දතිමේ දෝෂය.

පටිච්චසමුප්පාදය මහා දුක්ඛස්කන්ධයකි. දුෘඛ චකුයකි. එයට හසු වී සිටින්නා වූ සත්ත්වයෝ ජාති - ජරා - වාාධි -මරණාදි දුෘඛයන්ට හා ආපායික දුෘඛයන්ට ද නැවත නැවත හසු වෙමින් සෙක්කුවේ බඳින ලදු ව එය වටේ කැරකෙන ගවයන් මෙන් හවනුයෙහි කැරකෙති. රෝගයක් ඇති කෙනකුට ඒ රෝගය හොඳින් හැඳින ගන්නා තුරු එයට සැහෙන පුතිකාරයක් කරගෙන එයින් මිදිය නො හෙන්නාක් මෙන් පුතීතාසමුත්පාද සංඛාාත දුෘඛ චකුය හෙවත් සංසාර චකුය හොඳින් හැඳින ගන්නා තුරු අවිදාහ තෘෂ්ණා සංඛාාත සංසාර චකුයේ මූලධර්මයන් පුහාණය කොට එය සිඳ එයින් මිදී නිවනට නො පැමිණිය හැකිය. එ බැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේට –

''ඒතස්ස ආතන්ද, ධම්මස්ස අසද්ඤණා අතනුබෝධා අප්පට්වේධා ඒවමයං පජා තන්තාකුලකජාතා ගුළාගුණ්ඨකජාතා මුසද්ජබබ්බජගුතා අපායං දුග්ගතිං විනිපාතං සංසාරං නාතිවත්තන්ති'' යි වදුරන ලදී.

"අානත්දය, මේ පුකීතාසමුප්පාද ධර්මය නො දනීම නිසා, අවබෝධ නො කිරීම නිසා, පුකිවේධ නො කිරීම නිසා මේ සත්ත්වයෝ (මීයත් කැපූ) නූල් පත්දුවක් සේ අවුල් වූවාහු රෙදි වියන්නන්ගේ නූල් පත්දුවක් මෙත් අවුල් වූවාහු මුඤ්ජබබ්බජ නම් වූ තණවලිත් ඇඹරූ දිරා කැඩී ගිය කඹයක තණකෙදි මෙත් අවුල් වූවාහු සැපයෙන් පහ වූ දුක්ඛයා ගේ පැවැත්ම ඇත්තා වූ අපාය හා සංසාරය නො ඉක්මවක්" යනු එහි තේරුම ය.

තව ද පටිච්චසමුප්පාදය තො දත් තැනැත්තා නියම ශුමණයකු හෝ බාහ්මණයකු නො වන බව ද පුතාාක්ෂාත්ම-භාවයේ ම ලෝකෝත්තර මාර්ගයට පැමිණෙන්නකු නො වන බව ද තථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

"යේහි කෝවි භික්ඛවේ, සමණා වා බාහ්මණා වා ජරාමරණං තප්පජාතත්ති, ජරාමරණ සමුදයං තප්පජාතත්ති, ජරාමරණ තිරෝධං තප්පජාතත්ති, ජරාමරණ තිරෝධගාමිතිං පටිපදං තප්පජාතත්ති, - පෙ - ත මේතේ භික්ඛවේ,සමණා වා බාහ්මණා වා සමණේසු වා සමණ සම්මතා, බාහ්මණේසු වා බාහ්මණ සම්මතා, ත ව පත තේ ආයස්මන්තෝ සාමඤ්ඤත්ථං වා බහ්මඤ්ඤත්ථං වා දිටිඨෙව ධම්මේ සයං අභිඤ්ඤ සව්ජකත්වා උපසම්පප්ජ විහරිස්සන්ති."

"මහණෙනි, යම් කිසි ශුමණ කෙනෙක් හෝ බාහ්මණ කෙනෙක් හෝ ජරාමරණය නො දනිත් ද, ජරාමරණ හේතුව තො දනිත් ද, ජරාමරණ නිරෝධය නො දනිත් ද, ජරාමරණ නිරෝධයට පැමිණෙත්තා වූ පුතිපත්තිය නො දනිත් ද - පෙ -මහණෙනි, ඒ ශුමණ බාහ්මණයෝ ශුමණයන් අතර ශුමණය යි සම්මත වූවෝ ද නො වෙති. බාහ්මණයන් අතර බාහ්මණය යි සම්මත වූවෝ ද නො වෙති. ඒ, ආයුෂ්මත්හු ලෝකෝත්තර Non-commercial distribution මාර්ගය වර්තමාන ජාතියේ දී තමන් ම විශිෂ්ට ඥනයෙන් පුතාක්ෂ කොට එයට පැමිණ වාසය කරන්නෝ තො වන්නාහු ය" යනු එහි තේරුම යි.

## පටිච්චසමූප්පාදය දනිමේ අනුසස්.

සමාංක් සම්බෝධිය ය, පුතොක සම්බෝධිය ය, ශුාවක බෝධිය ය යන තුන්තරා බෝධියෙන් එකකට පැමිණ සියලු කෙලෙසුන් නසා සංසාර චකුය සිඳ නිවනට පැමිණීම පටිච්චසමුප්පාදය දන ගැනීමේ ආනිසංසය ය. පටිච්චසමුප්පාදය දන ගැනීමේ අනුසස් දක්වනු පිණිස තථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

"යතෝ බෝ භික්බවේ! අරියසාවකෝ ඒවං පව්වයං පජාතාති, පව්වයසමුදයං පජාතාති, පව්වය තිරෝධං පජාතාති, පව්වයතිරෝධගාමතිං පටිපදං පජාතාති, අයං වූව්වති භික්ඛවේ! අරියසාවකෝ දිට්යීසම්පත්තෝ ඉතිපි, දස්සනසම්පත්තෝ ඉතිපි, ආගතෝ ඉමං සද්ධම්මං ඉතිපි, සේබෙත කැණේත සමාත්තෝ ඉතිපි, සේඛාය විප්ජාය සමත්තාගතෝ ඉතිපි, ධම්මසෝතං සමාපත්තෝ ඉතිපි, අරියෝ තිබ්බේධික පක්දකදෝ ඉතිපි, අමතද්වාරං ආහච්ච තිට්ඨති ඉතිපිති."

"මහණෙති, යම් හෙයකින් ආයාී ශුාවක තෙමේ මෙසේ අව්දාහදි පුතාය දනී ද, පුතායන් ගේ උත්පත්ති හේතුව දනී ද, පුතායන් ගේ තිරෝධය දනී ද, පුතාය තිරෝධයට පැමිණෙත පුතිපත්තිය දනීද මහණෙති, මේ ආයාී ශුාවක තෙමේ මේ කාරණයෙන් මාර්ගඥන සංඛාහත දෘෂ්ටියෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් මාර්ගඥන සංඛාහත දර්ශනයෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ලෝකෝත්තර මාර්ග සංඛාහත සද්ධර්මයට ආයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ශෛක්ෂ වූ දෙනයෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ශෛක්ෂ වූ විදහාවෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ශෛක්ෂ වූ විදහාවෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් අයෝී වූ, තෘෂ්ණාව දුරු කරන පුඥව ඇත්තේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් තිවන් දෙරට පැමිණ සිටී ය යි ද කියනු ලැබේය" යනු එහි තේරුමයි. සියලු ම මහා බෝධිසත්ත්වයත් වහත්සේලා ලොවුතුරා බුදු බවට පැමිණියේ ද ආතාපාත චතුර්ත්ථ ධාහතයෙත් තැගී සිට ඥතය පටිච්චසමුප්පාදයට යවා පටිච්චසමුප්පාදය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙත් වටහා ගෙත විදර්ශතා කිරීමෙති. මහාබෝධිසත්ත්වයත් වහත්සේලා ගේ චාරිතු ධර්මය වූ පරිදි අප මහ බෝසතාණත් වහත්සේ ද ශී මහාබෝධිමූලයේ වැඩ සිට, ආතාපාතස්මෘති භාවතාවේ යෙදී ධාහත උපදවා චතුර්ත්ථ ධාහතයෙත් තැඟී සිට උත් වහත්සේ ගේ ඥතය පටිච්චසමුප්පාදයට යැවූ හ. එහි පිළිවෙළ මෙසේය.

"අහෝ! මේ සත්ත්ව සමූහය දුකට පැමිණියේ ය. මේ සත්ත්වයෝ උපදිත්තාහු ද වෙති, දිරත්තාහු ද වෙති, මැරෙත්තාහු ද වෙති, තැවත තැවත මැරෙත්තාහු ද වෙති, තැවත තැවත උපදින්තාහු ද වෙති. එහෙත් ඔවුහු ජරා මරණයෙන් මිදීමක් තො දකිති. කවද මේ ජරාමරණ සංඛාහත දුෘඛයෙන් මිදීමක් පෙතෙත්තේ ද, කුමක් ඇති කල්හි කිතම් හේතුවක් නිසා ජරාමරණය වේ ද" යි උත්වහත්සේ නුවණින් විමසන්තට බලන්තට වූහ. එකල්හි ඉපදීම ඇති කල්හි ඉපදීම නිසා ජරා මරණය වන බව උන් වහන්සේ ගේ නුවණට පෙනිණ.

ඉක්බිති බෝසතාණත් වහත්සේ කුමක් ඇති කල්හි කිතම හේතුවකින් ජාතිය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. උන් වහත්සේ ගේ නුවණට හවය ඇති කල්හි හවය හේතු කොට ඉපදීම ඇති බව පෙනිණ.

ඉක්බිති බෝසතාණත් වහත්සේ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට හවය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. එකල්හි උත් වහත්සේ ගේ නුවණට උපාදනය ඇති කල්හි උපාදනය නිසා හවය ඇති වේ ය යි පෙනිණ.

ඉක්බිති බෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට උපාදනය ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට තෘෂ්ණාව ඇති කල්හි තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය ඇති වන බව පෙනිණ. ඉක්බිති බෝසතාණන් වහන්සේ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා තෘෂ්ණාව ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට වේදනාව ඇති කල්හි වේදනාව නිසා තෘෂ්ණාව ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා වේදනාව ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට ස්පර්ශය ඇති කල්හි ස්පර්ශය හේතු කොට වේදනාව ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා ස්පර්ශය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට ෂඩායතනය ඇති කල්හි ෂඩායතනය හේතු කොට ස්පර්ශය ඇති වන බව පෙතිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට ෂඩායතනය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට තාමරූපය ඇති කල්හි නාමරූපය නිසා ෂඩායතනය ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා තාමරූපය ඇති වේ දයි කල්පතා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට විඤ්ඤණය ඇති කල්හි විඤ්ඤණය නිසා නාමරූපය ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා විඤ්ඤණය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. උත් වහත්සේ ගේ නුවණට සංස්කාරය ඇති කල්හි සංස්කාරය හේතු කොට විඤ්ඤණය ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට සංස්කාරයෝ ඇති වෙත් ද යි කල්පතා කළහ. උත් වහත්සේ ගේ නුවණට අවිදාාාව ඇති කල්හි අවිදාාාව හේතු කොච සංස්කාරයන් ඇති වත බව පෙනිණ.

මෙසේ මහබෝසතාණත් වහත්සේට එසමයෙහි චතුරසංඛාකල්පලඤයක් මුළුල්ලෙහි පිරූ පාරමිතා කුශල බලයෙන් "අවිදහාව හේතු කොට සංස්කාරයෝ වෙත්ය, සංස්කාරයන් හේතුකොට විඥනය වේ ය. විඥනය හේතු කොට නාමරූපය වේ ය. තාමරූපය හේතු කොට ෂඩායතනය වේය. ෂඩායතනය හේතුකොට ස්පර්ශය වේය. ස්පර්ශය හේතු කොට වේදනාව වේ ය. වේදනාව හේතු කොට තෘෂ්ණාව වේ ය. තෘෂ්ණාව හේතු කොට උපාදනය වේ ය. උපාදනය හේතු කොට හවය වේ ය. හවය හේතු කොට ජාතිය වේ ය. ජාතිය හේතු කොට පරා මරණ ශෝක පරිදේව දුෘඛ දෞර්මනස්සෘ උපායාසයෝ වෙත් ය" යි පෙර තො ඇසූ විරූ මේ පුතිතායමුත්පාද පිළිබද වූ පුඥ චක්ෂුස උපත, ඥනය උපත, පුඥව උපත, විදහාව උපත, ආලෝකය උපත.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් තැති කල්හි ජරා මරණය තො වේ ද, කුමක් තිරුද්ධ කල්හි ජරා මරණ තිරෝධය වේ ද යි කල්පතා කළහ. උත් වහත්සේ ගේ තුවණට ජාතිය තැති කල්හි ජරා මරණය තො වත බව හා ජාති නිරෝධයෙන් ජරා මරණ තිරෝධය වන බව පෙතිණ. මෙසේ එකිත් එකේ තිරෝධය නුවණින් බැලූ බෝසතාණත් වහත්සේට සියල්ලේ ම නිරෝධය ද පෙනිණ. මෙසේ මහ බෝසතාණත් වහත්සේට :--

අවිදහාවගේ ම නිරවශේෂ නිරෝධයෙන් සංස්කාර නිරෝධය වේ ය. සංස්කාර නිරෝධයෙන් විඥන නිරෝධය වේ ය. විඥන නිරෝධයෙන් තාමරූප නිරෝධය වේ ය. නාමරූප නිරෝධයෙන් පඩායතන නිරෝධය වේ ය. පඩායතන නිරෝධයෙන් ස්පර්ශ නිරෝධය වේ ය. ස්පර්ශ නිරෝධයෙන් වේදනා නිරෝධයෙන් ස්පර්ශ නිරෝධයෙන් තෘෂ්ණා නිරෝධය වේ ය. තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධයෙන් තෘෂ්ණා නිරෝධය වේ ය. තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධයෙන් පාත් නිරෝධය වේ ය. තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධයෙන් ජාති නිරෝධය වේ ය. ජාති නිරෝධයෙන් ප්රා මරණ ශෝක පරිදේව දූබ දොර්මනසොෝපායාසයෝ නිරුඩ වෙත් ය. මෙසේ මේ සකල දූබස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ ය සි පෙර නො ඇසූ විරූ මේ ධර්මය පිළිබද පුඥ චක්ෂුස උපන, ඥනය උපන, පුඥව උපන, විදහාව උපන, ආලෝකය උපන.

මෙසේ දක්තා ලද පුතීතාාසමුත්පාදය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙත් සම්මර්ශනය කොට පිළිවෙළිත් සෝවාත් සකෘදගාමි අතාගාමි අර්හත් යන සතර මාර්ග සතර ඵලයට පැමිණ සංසාර Non-commercial distribution චකය සිඳ උත් වහත්සේ ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණ වදළසේක. සංසාර චකුය සිඳලීමේ පීතිය කරණ කොට ගෙන එද අරුණෝදය වේලාවෙහිදී ඒ හාගාාවතුත් වහත්සේ පෙර බුදුවරයන් වහත්සේලා ගේ චාරිතු ධර්මය අනුව මේ ගාථාව වදළ සේක.

අනේක ජාති සංසාරං සන්ධාවිස්සං අනිබ්බිසං ගහකාරකං ගවේසන්තෝ දුක්ඛාජාති පුතප්පුනං ගහකාරක දිට්ඨෝසි පුන ගෙහං න කාහසී. සබ්බා තේ ථාසුකා හග්ගා ගහකුටං ව්සංබිතං ව්සංඛාරගතං විත්තං තණ්හානං බයමජ්ඣගා

"තැවත තැවත ඉපදීම දුකෙක, සසර තැවත තැවත ඉපදීම වශයෙත් පඤ්චස්කත්ධ සංඛාාත ශෘහය තැවත තැවත තතත්තා වූ තෘෂ්ණා තමැති වඩුවා සොයමිත් ඔහු අල්ලා ගත තො හැකිව තොයෙක් සිය දහස් ගණත් ජාතියෙහි සසර ඒ මේ අත දිවූයෙම්. ස්කත්ධ සංඛාාත ශෘහය තතත්තා වූ එම්බා තෘෂ්ණා තමැති වඩුව, තා මම දුටුවෙම්. මිත් මතු තෝ මට ගෙවල් තො තතත්තෙහි ය. තා ගේ සහකාර කෙලෙස් තමැති පරාල සියල්ල මා විසින් සිදිත ලද්දේ ය. ස්කත්ධ ශෘහයා ගේ මුදුත වූ අවිදාාව මා විසින් කිදිත ලද්දේ ය. මාගේ සිත අරමුණු කිරීම වශයෙන් නිවතට පැමිණියේ ය. තෘෂ්ණාවන්ගේ ක්ෂයය වූ අර්හත්වයට මම පැමිණියේ වෙමි ය" යනු එහි අදහස යි.

බුදුබව පවා සිදු කර දෙන පුතීතාාසමුත්පාදය පිළිබඳ දනුම ඇති කරගත් තැතැත්තාට කිතම් බෝධියකින් වුව ද නිවත් දකිය හැකි වන බැවින් නිවන් පතන සියල්ලෝ ම මේ ධර්මය දනගැනීමට උත්සාහ කෙරෙත්වා! මෙතැන් පටන් පිළිවෙළින් පටිච්චසමුප්පාදය විස්තර කරනු ලැබේ.

## අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා

දනීම වනාහි ඇති සැටියට ම දනීම ය, වරදවා දනීම ය යි දෙවැදෑරුම් වේ. තණපත් ආදියෙන් කළ මිනිස් රුවක් දක එය සැබෑ මිනිසකු වශයෙන් නොව මිනිස් රුවක් සැටියට ම දනීම Non-commercial distribution

24

ඇති සිටියට දනීම ය. තණපත් ආදියෙන් කළ මිනිස් රුව දෙස දුරීන් බලා එය මිනිසෙකැයි සිතා ගැනීම වරදවා දනීමය. මේ දෙවැදෑරුම් දනුම අතුරෙන් ඇති සැටියට නො වරදවා දනීම 'විදාහ' නම් වේ. ඇති සැටිය හැර අන් ආකාරයකින් වරදවා දනීම 'අවිදාහ' නම් වේ. මෝහය යනු ද එට නමෙකි. තත්ත්වාකාරයෙන් දනුම වූ විදාහවට විරුද්ධ බැවින් වරදවා දනුමට නො දනීම ය යි ද කියනු ලැබේ. අව්දාහව කවරක් ද යන බව විහංග පාළියේ දක්වෙන්නේ මෙසේය :–

''තත්ථ කතමා අවිප්ජා? දුක්බේ අසද්සදණං, දුක්බ සමුදයේ අසද්සදණං, දුක්බ නිරෝධේ අසද්සදණං, දුක්බ නිරෝධගාමිනියා ාටිපදය අසද්සදණං, අයං වූව්වති අව්ප්ජා''

දුක නො දනීම ය, දුක් ඇති වීමේ හේතුව නො දනීම ය, දුඃඛ නිරෝධය නො දනීම ය, දුඃඛ නිරෝධයට පැමිණීමේ පුතිපදව නො දනීම ය යන කරුණු සතර අවිදාාාව බව එයින් දක්විණ.

රිදුමය යි කියනු ලබන දුෘඛ වේදනාව සියල්ලෝ ම දනිති. එය තො හඳුනන කිරිසනකුදු තැත. මෙහි දුක තො දනීම ය යි කියනුයේ එයට නොවේ. ජාති - ජරා - වාාධි - මරණ -ශෝක - පරිදේවාදීන් ගෙන් යුක්ත බැවින් ද, සංස්කාර දුෘඛ ය, විපරිණාම දුෘඛ ය, දුෘඛ දුෘඛය යන තෙවැදෑරුම් දුෘඛයෙන් පෙළනු ලබන බැවින් ද පඤ්චස්කන්ධය ම දුෘඛයකි. එහෙත් ඒ බව සත්ත්වයෝ තො දනිති. එබැවින් ඔවුහු ඒ පඤ්චස්කන්ධය ඉතා හොඳ දෙයක් කොට මිහිරි දෙයක් කොට සලකති. මෙහි දුක නො දනීම ය යි කියනුයේ පඤ්චස්කන්ධය ම දුක් රැසක් බව නො දනීමට ය.

දුඃඛ වේදනාව ඇති වීමේ හේතු බොහෝ ය. ශරීරයෙහි වූ වාතාදිය ද දුඃඛ වේදනාවට හේතු ය. ගල් මුල් ආදිය හා තදින් හැපීම වැටීම පහර ලැබීම යන ආදිය ද දුඃඛ වේදනාවට හේතු ය. දුඃඛ වේදනාව හඳුනත්තාක් මෙත් ම සියලු සත්ත්වයෝ ම එහි හේතූත් ද දනිති. මෙහි දුක් ඇති වීමේ හේතුව නො දනීමය යි කියනුයේ දුඃඛ වේදනාවේ හේතු නො දනීමට නොවේ.

### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

සත්ත්වයෝ පඤ්චස්කන්ධය පඤ්චස්කන්ධයක් සැටියට නො ගෙන, මමය - මවය - පියාය - සහෝදරයාය - සහෝදරීය -නෑයාය – මිතුරාය – ස්තිය – පුරුෂයාය යනාදීන් ආක්ම වශයෙන් වරදවා ගෙන පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් කරති. මම ය යි ගෙන ඇලුම් කරන ස්කන්ධ පඤ්චකය ඉදිරියට පවත්වා ගැනීමේ බලවත් ආශාව නිසා මරණයෙන් ද ස්කන්ධ පරම්පරාව නො සිදී, සන්ත්ව නෙමේ තැවත තැවතත් ඉපදීම් වශයෙන් අපාය ලෝක මනුෂා ලෝක දිවා ලෝක බුහ්ම ලෝකයන්හි ඉපදී අහිතව ස්කන්ධ නැවත නැවත ඒ තෘෂ්ණාව පවත්නා තුරු ලබන්නේය. එ බැවින් පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දූ:බයේ හේතුව තෘෂ්ණාව බව තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක. සත්ත්වයෝ ඒ තෘෂ්ණාව දුක් ලැබීමේ හේතුවක් සැටියට නොව සත්ත්වයකුට තිබිය යුතු ම දෙයක් සැටියට මතා දෙයක් සැටියට ගෙන ඒ ආශාව නො හැර ම පවත්වා ගෙන යති. එය දුක් ඉපදීමේ හේතුවක් බව ඔවුහු නො දතිති. මෙහි දුක් ඇති වීමේ හේතුව නො දනීම ය යි කියන ලදුයේ ඒ තෘෂ්ණාවේ දුක් ඉපදීමට හේතු වන බව නො දනීමට ය.

යමක් දුක නම් එහි නැති බව සුවයෙකි. දුක යම් පමණ මහත් නම් එහි නැති බව වූ සුවයත් එ පමණට ම මහත් බව කිය යුතු ය. මහත් ම දුක නම් පඤ්චස්කන්ධය නමැති දුක ය. එයට වඩා මහත් දුකක් තවත් නැත. එ බැවිත් පඤ්චස්කන්ධයාගේ නිරෝධය මහත් ම සුවය යි. එයට වඩා මහත් වූ එයට වඩා වටිනා වූ තවත් සුවයක් නැත. එහෙත් සත්ත්වයෝ ඒ බව නො දනිති. ඔවුනට වැටහෙනුයේ පඤ්චස්කන්ධය නැති වීම ඉතාම හානිය -ඉතාම නපුර - මහත් ම දුක සැටියට ය. එ බැවින් ඔවුහු ඒ පඤ්චස්කන්ධ නිරෝධයට අන් හැමටම වඩා බිය වෙති. මෙහි දුෘඛ නිරෝධය නො දනීම ය යි කියනුයේ පඤ්චස්කන්ධ නිරෝධයාගේ උතුම් බව - සුවයක් බව නො දනීමට ය.

දුඃඛ නිරෝධ සංඛාහත නිර්වාණයට පැමිණීමේ නො වරදින මාර්ගය වූ ශීල සමාධි පුඥ සංඛාහත නිශික්ෂා පරිපූරණය සත්ත්වයාට වැටහෙනුයේ සැපයට පැමිණීමේ මාර්ගයක් සැටියට නොව, දුකක් හා දුකට පැමිණීමේ මාර්ගයක් ලෙසට ය. ශීල Non-commercial distribution පරිපූරණය සඳහා ගිහි ගෙය හැර, නෑයන් මිතුරන් හැර, පැවිදි වීම ඔහුට පෙනෙන්නේ මහත් වූ දුකක් ලෙසට ය. එය මතුවට ද බොහෝ දුක් ඇති වීමේ හේතුවක් ලෙසට ය. එබැවින් සත්ත්වයෝ නිර්වාණ ගාමිනී පුතිපදවට බිය වෙති. එය නො පුරති. පිරීම ම අනුවණ කමක් සේ සිතති. පුාණයාතාදිය ම සැපයට පැමිණීමේ සැපය ලැබීමේ මාර්ගය ය යි සිතා ඒවා ඉතා ඕනෑකමින් කරති. මෙහි දුක්ඛනිරෝධයට පැමිණීමේ මාර්ගය නො දනීම ය යි කියන ලදුයේ සැපය ලැබීමේ සැපයට පැමිණීමේ මාර්ගය පිළිබඳ වූ මේ වැරදි හැනීම්වලට ය.

'සංබාර' යනු අර්ථ කීපයක යෙදෙන වචනයෙකි. ''අතිච්චා වත සංඛාරා'' යන්නෙහි සංඛාරය යි කියනුයේ ප්‍රතායන් විසින් ඇති කරන ලද ධර්මයන්ට ය. ''අව්ප්ජා පච්චයා සංඛාරා'' යන මෙහි සංඛාරය යි කියනුයේ පින් - පච්චලට ය. තවත් කුමයකින් කියතහොත් සත්ත්වයන්ගේ කැරුම් කියුම් සිතුම් සංඛාරයෝ ය. ඒවාට සංඛාරය යි කියනුයේ මතු විපාකයක් ඇති කරන ධර්මයෝ ය යන අර්ථයෙනි. විහංග පාළියෙහි වනාහි :-

"තත්ථ කතමේ අවිප්ජා පච්චයා සංඛාරා? පුඤ්ඤභිසංඛාරෝ. අපුඤ්ඤභිසංඛාරෝ, ආනෙඤ්ජාභි සංඛාරෝ, කායසංඛාරෝ, වවිසංඛාරෝ, විත්ත සංඛාරෝ" යි.

එක් කුමයකින් පුඤ්ඤහිසංඛාරය, අපුඤ්ඤාහි සංඛාරය, ආනෙඤ්ජාහිසංඛාරය යන තුන ද, තවත් කුමයකින් කායසංඛාරය, වචීසංඛාරය, චිත්තසංඛාරය යන තුන ද අවිදාහව නිසා හටගන්නා වූ සංඛාරයෝ ය යි දක්වන ලදී. එහි දනමය වූ ද ශීලමය වූ ද භාවනාමය වූ ද කාමාවචර කුශල චේතනාව හා භාවනාමය වූ රූපාවචර කුසල චේතනාව ද පුඤ්ඤාහිසංඛාර නමි. කාමාවචර වූ අකුශල චේතනාව අපුඤ්ඤාහිසංඛාර නමි. අරූපාවචර කුශල චේතනාව ආනෙඤ්ජාහිසංඛාර නමි.

**'ආනෙකද්ජ'** යන වචනයේ තේරුම නො සැලෙන දෙය යනු යි. රූපාවචර කුශලය වනාහි සමාධියට සතුරු වූ ධර්මයන්ට සමීප වූවකි. අරූපාවචර කුශලය වනාහි සමාධියට සතුරු වූ කාමච්ඡන්දදීන් කෙරෙන් ඉතා දුරට ගිය ධර්මයෙකි. එය Non-commercial distribution කාමච්ඡන්දදීන් විසින් පහසුවෙන් සෙලවිය හැකි නො වේ. ඒ අරූප කුශලයෙන් උපදවන හවය ද කිසිවෙක නො සැපෙන අතිසූක්ෂ්ම හවයක් වූයෙන් කිසිවක් නිසා නො සැලෙන හවයකි. අරූපාවචර කුශලය වනාහි තමා නො සැලෙන බැවින් හා නො සැලෙන හවයක් ඇති කරන බැවින් ද ආනෙඤ්ජාහි සංඛාර නම් වේ.

කායසංඛාරාදි තුන අතුරෙන් ශරීරය උපකරණයක් කොට ගෙන එහි ආධාරයෙන් කර්මය සිදු කරන කුශලාකුශල වේතනාව කායසංඛාර නම් වේ. මලක් පුදන තැතැත්තා එය සිදු කරනුයේ මල අතින් ගෙන පූජාසනයෙහි තැබීමෙනි. අතේ උපකාරය නැතිව මල් පිදීමේ වේතනාවට පමණක් එය නො කළ හැකි ය. එබැවින් අතිත් ගෙත මල් පුදන්නා වූ කුශල වේතතාව කාය සංඛාරයකි. සතකු මරත තැතැත්තා එය කරනුයේ අතින් හෝ අතින් ගත් ආයුධයකිනි. ශරීරයේ ආධාරය නැතිව වේතනාවට ම පුාණවධය තො කළ හැකි ය. එබැවිත් සතකු මරත්තා වූ පුාණඝාත වේතනාව කායසංඛාරයකි. වචනය උපකරණයක් කොට ගෙන එහි ආධාරයෙන් කායෳීය සිදු කරන වේතනාව වචීසංඛාර නම්. කථා කිරීමේ මාර්ගයෙන් කියා සිද්ධිය කරන වේතනාවෝ වචීසංඛාරයෝ කයේ හෝ වචනයේ හෝ උපකාරයක් වුවමනා නැති, ය. මෙත් කිරීම් ද්වේෂ කිරීම් ආදි වශයෙන් පවත්නා කුශලාකුශල වේතනාවෝ චිත්තසංඛාරයෝ ය.

මෙසේ අවිදාහ පුතායෙන් හටගන්නා සංඛාරය දෙයාකාරයකින් දක්වන ලද නමුත් ධර්ම වශයෙන් ඒවායේ වෙනසක් නැත. පුඤ්ඤාහිසංඛාර අපුඤ්ඤාහිසංඛාර ආතෙඤ්ජාහිසංඛාර ය යි කී කල්හි ද සංඛාර සියල්ල ම ගැනෙන්නේ ය. කායසංඛාර වචීසංඛාර චිත්තසංඛාරය යි කී කල්හි ද සංඛාර සියල්ල ම ගැනෙන්නේ ය. ශරීරයේ ආධාරයෙන් කියා සිද්ධිය කරන පුඤ්ඤාහිසංඛාර අපුඤ්ඤාහිසංඛාරයෝ කායසංඛාරයෝ ය. කථාකිරීමෙන් කියා සිද්ධිය කරන පුඤ්ඤාහිසංඛාර අපුඤ්ඤාහිසංඛාරයෝ වුවිසංඛාරයෝ ය. කියා සිඩිය සඳහා ශරීරයේ හා කථාවේ ද උපකාරයක් උවමනා තො වන පුඤ්ඤාභිසංඛාර අපුඤ්ඤාභිසංඛාරයන් හා ආනෙඤ්ජාහිසංඛාරයෝ චිත්ත සංඛාරයෝ ය.

### අවිදහාව නිසා සංස්කාර ඇතිවන සැටි.

සතාය වසන්නා වූ ස්වභාවයෙන් අවිදාාාව අන්ධකාරයක් වැනි ය. කාරණය වරදවා දක්වත්තා වූ ස්වභාවයෙන් පාට කන්නාඩ්යක් වැනි ය. නිල් කන්නාඩ්යකින් ලෝකය බලන්නා හට හැම දෙයක් ම නිල් පැහැයට පෙනේ. එමෙන් අවිදාාාසහගත සිතින් තමාගේ පඤ්චස්කන්ධය හා බාහිර ලෝකයත් බලන්නා වූ හෙවත් සිතත්තා වූ තැතැත්තාට ඇති සැටියට තොව අවිදාාාපටලයේ සැටියට ඒවා අත් ආකාරයකට පෙතේ. දුඃඛ සතාය වසන අවිදාාාවෙන් යුක්ත වූ සිතින් තමා ගේ හා අනුන් ගේ ස්කන්ධයන් බලන්නා වූ තැනැත්තා හට, ජාති ජරා වාාාධි මරණාදි ගිතිවලින් වෙළී ඒ ගිනිදල් මැද ගිනි පෙනෙල්ලක් සේ පවක්නා වූ, හරයක් තැත්තා වූ, තිතර ම දුක් ගෙන දෙන්තා වූ කිසිම පඤ්චස්කන්ධය, පරම සුන්දර දෙයක් ලෙස පෙනෙන්නේ ය. ලෝකයෙහි ඇති ඉතා ම උතුම් දෙය ඉතා ම වටිනා දෙය සැටියට පෙතෙත්තේය. එසේ පෙතීමෙත් ඔහුට ස්වකීය පඤ්චස්කන්ධය කෙරෙහි මහත් ඇල්මක් ඇති වේ. අනාා ඇතැම් පුද්ගලයන්ගේ පඤ්චස්කන්ධයන් පිළිබඳව ද එයට දෙවැනි තරමේ හෝ ඒ තරමේ ම හෝ ඇල්මක් ඇති වේ.

සමුදය සතා වසන මෝහය අපුහීණ බැවිත් ඔහුට ඒ ඇල්ම දුක් ඇතිවීමේ හේතුව බව තො පෙනෙත්තේ ය. ඔහුට පෙතෙත්තේ ඒ ඇල්ම සැපයට හේතුවක් ලෙසය. ඒ ඇල්ම උතුම් කොට ගත්තා වූ තැතැත්තේ සමහරවිට එයින්, " මම දරුවන්ට ආලය ඇත්තා වූ නැයන්ට - මිතුරත්ට - රටට - ජාතියට ආලය ඇත්තා වූ කෙතෙක් වෙමිය " යි තමා ගැන ආඩම්බර ද වෙයි. ආලයක් තැතියවුත් පහත් කොට ද සිතයි. දුෘඛ තිරෝධායෳී සතාය පුකිව්ඡාදනය කරන අවිදාහවෙත් වැසීම නිසා සක්ත්වයා හට ඒ දුක් ගොඩක් වූ පඤ්චස්කත්ධයාගේ පැවැත්ම ම සුවයක් සැටියට පෙනේ.

දුඃඛනිරෝධගාමිනී පුතිපද ආයෳීසතාය වසන අවිදාාව නිසා සත්ත්වයා හට, ඒ පඤ්චස්කත්ධ සංඛාාත දුඃඛස්කත්ධය Non-commercial distribution පවත්වා ගැනීම සඳහා ද, සුවපත් කරනු සඳහා ද, මතු මතු ද, පඤ්චස්කන්ධය ලැබීම සඳහා ද, කරත්තා වූ කි්යා රාශිය, සැපය ඇතිකර ගැනීමේ මාර්ගය සැටියට පෙනෙත්තේ ය. අවිදාාව නිසා සිදුවන මේ වැරදි හැභීම් නිසා සත්ත්ව තෙමේ වර්තමාන ස්කන්ධ පඤ්චකය පෝෂණය කිරීම සඳහා ද ආරක්ෂා කිරීම සඳහා ද කි්යා කරන්නට වන්නේය. ඒ කි්යා අවිදාාව නිසා ඇතිවන සංස්කාරයෝ ය.

අවිදාහවෙන් මුළා වූ සත්ත්ව තෙමේ තමාගේ පඤ්චස්කන්ධය පෝෂණය කිරීම හා සුවපත් කරනු පිණිස ද, පුනුදරාදි අනායන් පෝෂණය කිරීම හා සැපවත් කරනු පිණිස ද, සමහර විට එඑවත්, කුකුළන්, මසුන් ආදි සතුන් මරයි. සමහර විට සොරකම් කරයි. අනුත් අයත් දෑ බලයෙන් ගනියි. වඤ්චා කොට ගනියි. සමහර විට පරදර සේවනය කෙරෙයි. බොරු කියයි. සුරාපානය කරයි. කේලාම් කියා ඔවුනොවුන් බිඳවයි. අහිතයන්ට පරුෂ වචනයෙන් බණී. පලක් නැති කථා කරයි. අනුන් ගේ සම්පතට ආශා කරයි. මිථාහාදෘෂ්ටි ගනී. මේ අව්දහාව හේතු කොට වර්තමාන ස්කන්ධයන් සම්බන්ධයෙන් අපුඤ්ඤගි සංඛාරය ඇති වන ආකාරය යි.

සමහර විට සත්ත්ව තෙමේ මෙලොව යහපත සඳහා දෙවියන් සතුටු කිරීම පිණිස පින් කරයි. අනාායන් සතුටු කිරීම පිණිස ද දනාදි පින්කම් කරයි. ගුහදෝෂාදිය දුරුවන්නට සිතා පින්කම් කරයි. පුාණඝාතාදියෙන් වැළකෙයි. මෙත් වැඩීම් ආදි භාවනා කෙරෙයි. මේ වර්තමාන පඤ්චස්කන්ධය සම්බන්ධයෙන් පුඤ්ඤාභිසංබාරය ඇති වන ආකාරය යි.

වඩාත් මුළාවට පැමිණි තැනැත්තේ අනාගතයෙහි පොහොසතකු වීමේ සිටුවරයකු වීමේ රජකු වීමේ දෙවියකු වීමේ බුහ්මයකු වීමේ බලාපොරොත්තුවෙන් සමහර විට සතුන් මරා දෙවියන් පුදයි. බොහෝ සතුන් මරා මහා යාග පවත්වයි. ගෝශීල ගෝවුත කුක්කුරශීල කුක්කුරවුතාදි මීථාා ශීල වුතයන් පුරයි. මේ අනාගතස්කන්ධ සම්බන්ධයෙන් අපුඤ්ඤහිසංබාරය ඇති වන ආකාරය යි.

### අනුලෝම පුතීතාෳ සමුත්පාදය

සද්ධර්ම ශුවණ සත්පුරුෂ සේවනාදියෙන් දනාදි පින්කම් කොට මතු දෙවි මිනිස් සැප ලැබිය හැකි බව දත් තැනැත්තෝ දෙවි මිනිස් සැප සඳහා දත් දෙකි. පුාණඝාතාදි පාපයෙත් වළකිති. මාපියාදීත්ට සත්කාර කරති. මෛතී ආදි භාවතා කරති. රූපාරූප බුහ්ම සම්පත්තිය ගැන ඇසුවෝ ධාහන භාවතා කරති. මේ අතාගත ස්කන්ධයන් සම්බන්ධයෙන් අව්දාහව නිසා පුණුද්ණු සංඛාර ආනෙඤ්ජාහිසංඛාර දෙක ඇති වන ආකාරය යි.

අවිදාහව හේතු කොට සංස්කාර හටගැතේය යි කීමෙත් අවිදාහව සංස්කාරයත්ට ම මිස අතිකකට හේතු තො වත්තේය යි ද, සංස්කාරය ඇතිවත්තේ අවිදාහව තමැති එක ම හේතුවෙනැයි ද තො ගත යුතු ය. සංස්කාරයන් ගෙත් අනාහ වූ තවත් බොහෝ ඵල අවිදාහවෙත් ඇති කරනු ලැබේ. සංස්කාරයන් ඇතිවීමට ද අවිදාහවෙත් අතා බොහෝ හේතු ද ඇත්තේ ය. සංස්කාරාදි ඵල ධර්මයත් ඇතිවීමට කිබිය යුතු සියලු ම හේතු දක්වා පටිච්චසමුප්පාදය දේශතා කළ හොත් එය ඉතා දීර්ඝ වූ ද හුණපදුරක් සේ අතිශයිත් අවුල් වූ ද, ලෙහෙසියෙන් තේරුම් ගත තො හෙත්තා වූ ද දේශනයක් වත්තේ ය. එබැවිත් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුධාන වූ ද, පුකට වූ ද, එක් එක් හේතුව බැගින් ගෙන පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කරන ලදී.

පිසන තැනැත්තාය - ලිපය - දරය - ගිනිය - සැළියය යන මේවා බත ඇති වීමේ හේතු ය. පිසන තැනැත්තකු ඇතද ලිපක් ඇත ද දර ඇත ද ගිනි ඇත ද සැළිය ඇත ද ගොවියා ගොවිකම් කොට සහල් නො නිපදවන ලද නම්, පිසන තැනැත්තා ආදි හේතූන්ට බත ඇති කළ හැකි නො වේ. එබැවින් ගොවියා ගේ ගොවිකම් කිරීම බත ඇතිවීමේ පුධාන හේතුව බව කිය යුතු ය. එමෙන් සත්පුරුෂ සේවන - අසත්පුරුෂ සේවන - සද්ධර්ම ශුවණ - අසද්ධර්ම ශුවණ - යෝනිසෝමනස්කාර - අයෝනිසෝමනස්කාර - වස්තු - ආරම්මණාදි බොහෝ සංස්කාර හේතූන් ඇත ද, අවිදාහව පුහීණ නම් ඒ හේතූහු සංස්කාරයන් ඉපදවීමට සමත් නො වෙකි. කිබිය යුතු අනා හේතූන් ගෙන් සමහරක් අඩු වුව ද අවිදාහව ඇතහොත් සංස්කාරය ද ඇති වන්නේ ය. එබැවින් අවිදාහව සංස්කාරයන්ගේ පුධාන හේතුව ද වේ. පුකට හේතුව ද වේ. *Non-commercial distribution* 

### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

විඤ්ඤාණාදීන්ගේ හේතුඵල තත්ත්වය ද මෙසේ ම සලකා ගත යුතුය. මෙසේ පුධාන වූ ද පුකට වූ ද හේතූන් පමණක් ගෙන දේශනා කරන කල්හි පටිච්චසමුප්පාදය සංක්ෂේප වූ ද නිරවුල් වූ ද ශුාවකයන්ට පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැකි වූ ද දරියහැකි වූ ද දේශනයක් වන්නේ ය.

අවිදාහව අකුශලයකි. ඒකාන්තයෙන් අනිෂ්ට ඵලයක් ඇති කරන්නකි. කුශලයට විරුද්ධ වූවකි. කුශලයට විරුද්ධ වූ අවිදාහව තමාට සමාන වූ අකුශලයකට මිස තමා හා විරුද්ධ වූ පුණාාහිසංඛාර ආනෙඤ්ජාහිසංස්කාරයන්ට හේතු වන්නේ කෙසේ ද? යන පුශ්නය මෙහි දී නැගිය හැකි ය.

ලෝකයෙහි හේතුව වනාහි සෑම කල්හි තමාට සමාන වූ තමාට අවිරුද්ධ වූ ඵලයක් ම උපදවත්තක් තො වේ. සමහර විට හේතුව තමාට සම වූ තමාට මිතු වූ ඵලයක් උපදවයි. සමහර විට තමාට තො සම වූ ද තමාට විරුද්ධ වූ ද ඵලයක් උපදවයි. දුර්වර්ණ වූ ද දුර්ගන්ධ වූ ද අපවිතු වූ ද මඩිත්, වර්ණවත් වූ ද සුගන්ධවත් වූ ද පවිතු වූ ද පද්මය උපදවයි. දරයෙන් එයම තසන්තා වූ එයට පරම සතුරු වූ ගින්න උපදවයි. එහෙයින් අව්දාාාව නිසා එය හා නො සම වූ එයට විරුද්ධ වූ පුඤ්ඤාහි-සංඛාරය හා ආනෙඤ්ජාහිසංඛාරය ඇති වේ ය යි කීමෙහි දෝෂයක් නැති බව දත යුතු ය.

මේ පටිච්චසමුප්පාදය අවිදාහාව මුල් කොට දේශනා කර තිබෙනුයේ පුකෘතිවාදීන් කියන පුකෘතිය මෙන් ද, දේවවාදීන් කියන මැවුම්කාර දෙවියා මෙන් ද, අව්දාහව යම්කිසි හේතුවක් නැතිව ඉබේ ම හටගත් ධර්මයක් නිසා නො වේ. චකුයක් සේ සෑදී තිබෙන ධර්ම සමූහයක් ගැන කියන කල්හි කොතැනකින් වුව ද පටන් ගෙන කිය හැකි ය. පටිච්චසමුප්පාදය ද චකුයක් වී තිබෙන ධර්ම පරම්පරාවකි. එබැවින් එය කොතැනකින් වුව ද පටන් ගෙන නොකිය හැකි නොවේ. පටිච්චසමුප්පාද දේශනා ඇත්තේ ද එකක් ම නොවේ. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පටිච්චසමූප්පාදය දේශිත සූතු ධම නිදනවග්ගසංයුත්තකයේම සිය ගණතෙකි. විහංග පාළියේ ද පටිච්චසමූප්පාද දේශනා බොහෝ ගණතෙකි. තවත් නොයෙක් තැන්වල නොයෙක් අයුරින් පටිච්චසමුප්පාදය දේශතා කර තිබේ. මෙහි දක්වන ලදුයේ විහංගපුකරණයේ එන අවිදාාමූලික පුතීතාාසමුත්පාදයකි.

පුතීතාසමුත්පාදංගයත් අතුරෙත් අවිදාහ - තෘෂ්ණා දෙක මූල ධර්ම දෙකකි. පුධාන ධර්ම දෙකකි. සුරාපානයෙන් මත් වූ තැතැත්තා විසින් තමාට අහිත වූ දෑ කරන්නාක් මෙන් අවිදාහවෙන් මූඪ වූ සත්ත්ව තෙමේ තමාට අහිත වන්නා වූ ද පුාණඝාතාදී පාපකර්මයන් කරන බැවිත් අවිදාහව දුර්ගතිගාමී කර්මයට විශේෂ හේතුවක් වේ. හවතෘෂ්ණාවෙත් මඩතා ලද සත්ත්ව තෙමේ මතු සුගතියෙහි ඉපදීමට පින් කරන බැවිත් තෘෂ්ණාව සුගතිගාමී කර්මයට විශේෂයෙන් හේතුවෙයි. මෙසේ දුර්ගති - සුගතිගාමී කර්මයන්ට විශේෂයෙන් හේතු වන බැවිත් අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක මූල ධර්ම දෙකකැ යි ද පුධාන ධර්ම දෙකකැ යි ද කියනු ලැබේ.

අවිදාහ - තෘෂ්ණා දෙක මෙසේ මූල ධර්ම වශයෙන් හා පුධාන ධර්ම වශයෙන් සැලකිය යුතු බැවින් තථාගතයන් වහන්සේ සමහර තැනක දී අවිදාහවෙත් පටන් ගෙන ද, සමහර තැනක දී තෘෂ්ණාවෙත් පටන් ගෙන ද, පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කළ සේක. එයින් අවිදාහවේ හෝ තෘෂ්ණාවේ අහේතුක බවක් හෝ ලෝක-යෙහි මුලින් ම ඇති වූ බවක් හෝ අදහස් කරනු තො ලැබේ. ඒවා සංස්කාරාදීන් මෙන් ම හේතුවෙන් හට ගන්නා ධර්මයෝ ය. මේ සංසාර චකුය සිඳ දුකින් මිදී තිවනට පැමිණීමට කළ යුත්තේ ද අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක පුහාණය කිරීම ය. ඒ දෙක පුහාණය කළ කල්හි සංසාර චකුය සිඳේ. එය ද ඒ දෙක මුල් කොට දේශනා කිරීමේ එක් කාරණයකි.

## සංඛාරපච්චයා වික්දක්දාණං

"තත්ථ කතමං සංඛාරපච්චයා විකද්කදාණං? චක්ඛු-විකද්කදාණං, සෝතවිකද්කදාණං, සාණවිකද්කදාණං, ඊව්හාවිකද්කදාණං, කායවිකද්කදාණං, මනෝවිකද්කදාණං ඉදං වුව්වති සංඛාරපච්චයා විකද්කදාණං"

යනුවෙත් විහංග පාළියෙහි චක්බුවිඤ්ඤාණය, සෝත-විඤ්ඤාණය, සාණවිඤ්ඤාණය, ජිව්හාවිඤ්ඤාණය, කායවිඤ්ඤාණය, Non-commercial distribution මතෝවිඤ්ඤාණය යන මේ සය සංස්කාර හේතුවෙන් හටගන්නා වූ විඤ්ඤාණය යි දක්විණ. 'විඤ්ඤාණය' යනු දනීම හෙවත් සිත ය. සයක් වූ විඤ්ඤාණයන්ගෙන් චක්බුවිඤ්ඤාණයට පෙනීම ය යි ද, සෝතවිඤ්ඤාණයට ඇසීම ය යි ද කියනු ලැබේ. විඤ්ඤාණය සාමානායෙන් එකක් වුව ද කුශලාකුශලාවාාකෘත වශයෙන් තෙවැදෑරුම් වේ. එයින් මෙහි ගනු ලබනුයේ අවාාකෘත විඤ්ඤාණය යි. එ ද විපාක කිුයා වශයෙන් දෙවදෑරුම් වේ. මෙහි ගනු ලබනුයේ විපාක විඤ්ඤාණය යි.

වතුරාය්‍රී සතාය තො දනීම වූ අවිදාහව නිසා සංස්කාර සංඛාහත කුශලාකුශල කර්මයන් රැස් කළ තැනැත්තා මළ කල්හි එයට අනතුරුව ම එළඹ සිටි කර්මයක් හේතු කොට ඒ කර්මයට අනුරුප වන පරිදි යම්කිසි ස්ථානයක මනෝවිඤ්ඤාණයක් පහළ වේ. හවයක දී පළමුවෙත් ම පහළ වන ඒ මනෝ විඤ්ඤාණයට පුතිසන්ධි විඤ්ඤාණය යි කියනු ලැබේ. එය පහළ වීමෙන් සත්ත්වයා දෙවන හවයට පැමිණියේ ය යි ද දෙවන හවයෙහි උපන්නේ ය යි ද කියනු ලැබේ. අතීත කර්ම හේතුවෙත් අත් තැතක විඤ්ඤාණයක් පහළ වීමෙන් සිදු වන සත්ත්වයාගේ නැවත තැවත ඉපදීම, අවබෝධ කර ගැනීමට ඉතා දුෂ්කර වූ - ගැඹුරු වූ කරුණකි. පටිච්චසමුප්පාදය ද ඉතා ගැඹුරු ධර්මයකි.

එක් දවසක් **ආතන්ද** ස්ථවිරයන් වහන්සේ තථාගතයන් වහන්සේ වෙත ගොස් ''ස්වාමීනි හාගාවතුන් වහන්ස! මේ පුනීතාාසමුත්පාදය ඉතා ගැඹුරුය, ඉතා ගැඹුරු සේ පෙනෙන්නේ ය. ස්වාමීනි! ආශ්චයාීයෙකි. මට නම් එය නො ගැඹුරු දෙයක් සේ පෙනේය'' යි සැල කළ සේක. එකල්හි හාගාවතුන් වහන්සේ ''**මා හෙටං ආතන්ද! අවච. මා හෙවං ආතන්ද! අවච**'' යනුවෙන් ''ආතන්ද! එසේ නො කියව'' යි දෙවරක් ම වළක්වා, ''ආතන්දය! මේ පටිච්චසමුප්පාදය ගැඹුරු ම ය. ගැඹුරක් සේ ම පෙනෙත්තේ ය. මේ ධර්මය අවබෝධ කර ගත නුහුණු බැවිත් සත්ත්වයෝ අවුලෙත් අවුලට පත්ව, දුර්ගතිය ඉක්මවිය නො හැකිව, සසර ඉක්මවිය නො හැකිව සිටිති'' යි වදළ සේක.

මෙසේ ගැඹුරු වූ පටිච්චසමුප්පාදයෙහි ද මෙය ඉතා ගැඹුරු තැන ය. විමසන්නා වූ තැනැත්තා හට ලෙහෙසියෙන් Non-commercial distribution නො වැටහෙත කරුණකට, ගැඹුරු කරුණ ය යි කියනු ලැබේ. සත්ත්වයා තැවත උපදී ද? තැතහොත් මරණයෙන් කෙළවර වේ ද යි සිතත්තකුට තැවත තැවත උපදතා බව ලෙහෙසියෙන් දකිය හැකි තො වේ. මෙය ඉතා ගැඹුරු කරුණකැ යි කියත ලදුයේ එහෙයිනි.

ලෝකයෙහි කලාතුරකින් කෙනකුට තමන් ගේ අතීත ජාතිය සිහි කළ හැකි ශක්තියක් උත්පත්තියෙන් ම ලැබේ. ඔවුනට එයින් ම නැවත නැවත උත්පත්තියක් ඇති බව දනේ. සමහරුන්ට තමන් ගේ කාලකියා කළ ඥතීහු අමනුෂායන් වී පැමිණ කරදර කරන්නට පටන් ගනිති. සමහරුන්ට උපකාර කරන්නට ද පටන් ගනිති. එවැනි සිදුවීම් ඇති වූවන්ට ඒවායින් සත්ත්වයා ගේ නැවත උත්පත්තිය ඇති බව පැහැදිලි වේ. ධාාන භාවනා කොට පූවේනිවාසානුස්මෘති ඥන, පරචිත්තවිජානන ඥනාදි විශේෂ ඥනයන් ලබා ගත් යෝගීන්ට නැවත උත්පත්තිය පුතාක්ෂ වශයෙන් ම පෙනේ. සියල්ල දත් ලොවුතුරා බුදුවරයන් වහන්සේලා ගේ දිවැසට එය මැනඩින් පෙනේ.

එබැවින් :–

"සෙයාාථාපි භික්ඛවේ! ද්වේ අගාරා සන්ධිද්වාරා තත්ථ චක්බුමා පුරිසෝ මජ්කෙධ යීතෝ පස්සෙයා, මනුස්සේ ගේහං පව්සන්තේපි තික්ඛමන්තේපි අනුසකද්වරන්තේපි අනුවිවරන්තේපි. ඒවමේව ඛෝ අහං භික්ඛවේ! දිබ්බේන චක්බුනා විසුද්ධෙන අතික්කන්තමානුසකේන සත්තේ පස්සාමි, චවමාතේ උප්පජ්ජමානේ හීනේ පණිතේ සුවණ්ණේ දුබ්බණ්ණේ සුගතේ දුග්ගතේ යථාකම්මුපගේ සත්තේ පජානාමි"

යනු වදරන ලදී. "එකිනෙකට මුහුණ ලා පිහිටි ගෙවල් දෙකක මැද, බලා සිටින්තා වූ ඇස් ඇති පුරුෂ තෙමේ ඒ ගෙවල් දෙකට ඇතුඑ වන්නා වූ ද, ඒවායින් පිට වන්නා වූ ද, ඒ ගෙයින් මේ ගෙට යන්නා වූ ද, මේ ගෙයින් ඒ ගෙට යන්නා වූ ද, මිනිසුන් යම් සේ දකී ද, මහණෙනි! එ පරිද්දෙන් ම මම මිනිසුන් ගේ ඇස ඉක්ම සිටියා වූ පිරිසිදු වූ දිවැසින්, මැරෙත්තා වූ ද උපදතා වූ ද උසස් වූ ද පහත් වූ ද මතා වර්ණ ඇත්තා වූ ද දුර්වර්ණ වූ ද සුගතියට ගියා වූ ද දුගතියට ගියා වූ ද කර්මය වූ පරිද්දෙන් ඒ ඒ තැනට ගිය සත්ත්වයන් දකිම්" යනු එහි තේරුම යි. සැම දෙනාට ම නො දනෙන නො පෙනෙන මෙ බඳු ගුප්ත කරුණු සාමානා ජනයා විසින් ස්වකීය ශාස්තෲවරයා කෙරෙහි විශ්වාසය තබා පිළිගත යුතු ය. වෙන කරන්නට දෙයක් ඔවුනට නැත.

"අනුත්ට පෙනෙන දනෙත යමක් ඇති තම් ඒ සියල්ල තමන්ටත් පෙනෙත්තට - දනෙත්තට ඕතෑය" යන පුහු මානය නිසා ඇතැමෙක් ශාස්තෲත් වහත්සේ කෙරෙහිදු විශ්වාසය තබන්නට අකමැති වෙති. ඔවුහු තමනට නො පෙනෙත බැවින් ම පුනරුත්පත්තියක් නැතය යි මිසදිටු ගතිති. ලෝකයට ශාස්තෲවරයන් ගුරුවරයන් වුවමනා වන්නේ සැම දෙනා විසින් ම සියල්ල නො දකිය හැකි හෙයිනි. තමනට නො පෙනෙත අනුත් ගේ කීම් අසා දකයුතු මෙබදු කරුණු සම්බන්ධයෙන් සැක ඇතිවීම නම් නො වැළැක්විය හැකි කරුණකි. ඒ සැකය එතරම් අනර්ථ දයක නො වේ. සැකයෙන් පමණකි වී සැකය එතරම් අනර්ථ දයක නො වේ. සැකයෙන් පමණකින් ම පුතික්ෂේප කිරීම අනුවණ කමෙකි. මෙ බදු කරුණු දනීමට බොහෝ වෙනෙසී ලබාගත යුතු විශිෂ්ට ඥනයක් වුවමනා වෙතත්, 'නැතය' යි පුතික්ෂේප කිරීමට වුවමනා, මානයත් මෝඩකමත් පමණකි.

සත්ත්වයන්ගේ නැවත නැවත උත්පත්තියක් ඇතය යන බුදුන් වහත්සේගේ වචනය ගෞරවයෙන් පිළිගෙන ලෝකය දෙස බලත්තාහට එය සතා බවට නොයෙක් විට තොයෙක් සාක්ෂා ලෝකයෙන් ලැබේ. ඒවායින් ඔහුගේ සැකය දුරු වේ. බුදුන් වහත්සේගේ වචනයට ගරු තො කර තමාට තො පෙනෙත තො දනෙන පමණින් ම මතු ඉපදීමක් නැතය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ගෙන එහි පිහිටා ලෝකය දෙස බලත්තා වූ තැනැත්තාහට පෙනෙනුයේ මතු උත්පත්තියක් නැති බවට සාක්ෂායෝ ම ය. ඇති බවට ඇති සාක්ෂාවලින් එකකුදු ඔහුට තො පෙනේ. එය සිතේ ඇති එක්තරා ගුප්තස්වහාවයකි. ඒ ස්වහාවය නිසා වරක් උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ගත් තැනැත්තා එය තව තවත් දඩි කොට ගන්නේය.

"අනුත් කියනු ඇසූ පමණිත් ම යමක් තො පිළිගෙත තමත් ගේ නුවණිත් ද විමසා, සතාය යි වැටහුණ හොත් පමණක් පිළිගත යුතු ය" යනු යහපත් උපදෙසක් වත නමුත් එය සැම දෙතා Non-commercial distribution ගේ ම කියුම් සම්බන්ධයෙන් හා හැම කරුණක් ම සම්බන්ධයෙන් ද යෙදිය යුත්තක් නොවේ. රෝගියකුට වෛදාාවරයා විසින් තියම කළ බෙහෙත ඒ රෝගයට ගුණ වත්තක් ද අගුණ වත්තක් ද ගුණාගුණ දෙක ම තො වත්තක්ද යි විමසා දන ගෙත ම බෙහෙත වළඳත්තට සිටිය හොත් ඔහුට මිය යන්නට මිස බෙහෙත් වළඳ රෝගය සුව කරගත්තට කලක් තො ලැබෙන්නේ ය. සෑම දෙන ම එසේ කරත්තට සිතුව හොත් වෛදාාවරයකුට මිස අනෙකකුට බෙහෙතක් වළඳත්තට සිදු තො වන්නේ ය. එමෙන් ශාස්තෲන් වහන්සේගේ වචනය විමසා සතාා සතාතාව අවබෝධ කරගෙන ම ආගම අදහන්තට සිටිය හොත් ශාස්තෲන් වහන්සේ වැනියකුට මිස අනෙකකුට ආගම ඇදහීමට සිදු තො වන්නේ ය.

වෛදාවරයා තියම කරත බෙහෙත විමසා දන ගෙත වළඳත්තට සිටීම අනුවණ කමක් වත්තාක් මෙත් ම සෑම දෙනාට ම තො දකිය හැකි කරුණක් වූ නැවත තැවත උත්පත්තිය විමසා, තමන් දුටු විටෙක පිළිගත්තට සිටීම අනුවණ කමෙකි. මෙබඳු ගැඹුරු කරුණු සාමානා ජනයා විසිත් ශාස්තෲවරයා කෙරෙහි විශ්වාසය තබා පිළිගත යුතු ය. ආගමෙහි ශුද්ධාව උතුම් ධර්මයක් කොට උගත්වත්තේ ද හැම දෙනාට ම හැම දෙය ම තො දකිය හැකි හෙයිති. හැම දෙතාට ම හැම දෙය ම දකිය හැකි තම ශුද්ධාවෙත් ඇති වැඩෙක් ද තැත. තමතට තො පෙතෙතත් සතා වශයෙන් නැවත ඉපදීමක් ඇති බව බුදුන් වහත්සේ කෙරෙහි ශුද්ධාව පිහිටුවා ගෙන සැම දෙතා විසින්ම පිළිගෙන තම තමන්ගේ දෙලෝ වැඩ සාද ගත යුතු ය.

කවර ආකාරයකින් හෝ දන තැවත ඉපදීමක් ඇති බව පිළිගන්නවුන්ට ද එය සිදු වන ආකාරය නිවැරදිව දන ගැනීමට අතිශයින් දුෂ්කර ය. එබැවින් ඔවුන් ගෙන් ඇතැමෙක් පුාණය නම් වූ දෙයක් ඇති සැටියට සිතින් සලකා ගෙන එය එක් ශරීරයකින් අනෙක් ශරීරයකට යාමෙන් නැවත උත්පත්තිය සිදු වෙතැ යි ගත්හ. ඇතැමෙක් ආත්ම නම් වූ දෙයක් සිතින් මවාගෙන එය එක් ශරීරයකින් අනෙක් ශරීරයකට යාමෙන් නැවත ඉපදීම සිදු වෙතැයි ගත්හ. ඇතැමෙක් නිතාව පවත්නා විඥනයක් සිතින් ඇති කර ගෙන එය එක් ශරීරයකින් තවත් ශරීරයකට යාමෙන් *Non-commercial distribution*  තැවත තැවත ඉපදීම වෙතැ යි ගත්හ. මේ ශරීරයෙහි දෙවන හවයකට යන යම්කිසිවක් ඇතය යි ගැනීම ශාශ්වත දෘෂ්ටිය ය. මතු ඉපදීමක් තැතය යි ගැනීම උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ය. ශාශ්වත දෘෂ්ටිය උච්ඡේද දෘෂ්ටිය සේ අතර්ත්ථ දයක තොවේ. එය තිබීමෙන් මරණින් මතු සුගතියට යාමට බාධාවක් තො වේ. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දක්වත කුමය ඒ දෘෂ්ටි දෙකින් එකකට වත් හසු තොවත කුමයකි. ඒ බැවින් තථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

# ''සබ්බමත්ථිති බෝ කච්චාත! අයමේකෝ අන්තෝ. සබ්බං තත්ථිති අයං දුතියෝ අන්තෝ. ඒතේ බෝ කච්චාත! උහෝ අන්තේ අනුපගම්ම මජ්කෙටන තථාගතෝ ධම්මං දේසේති"

"කච්චාතය! සියල්ල ඇතය යන ශාශ්වක දෘෂ්ටිය එක් අත්තයෙක, සියල්ල තැත ය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටිය දෙවන අත්තය ය. කච්චාතය! ඒ අත්ත දෙකට තො ගොස් තථාගත තෙමේ මධායෙන් ධර්මය දේශතා කෙරේය" යනු එහි තේරුමයි. තථාගතයන් වහත්සේ විසින් දේශිත කුමයේ සැටියට වර්තමාන සත්ත්වයාගෙන් කිසි ම කොටසක් අනාගත හවයට නො යන්නේ ය. එහෙත් නැවත ඉපදීම සිදුවන්නේ ය. වර්තමාන හවයෙන් කිසිවක් නො ගොස් සිදුවන්නා වූ ඒ ඉපදීම පහසුවෙන් ම තේරුම් ගත හැකි කරුණක් නොවේ. එය තේරුම් ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. තේරුම් ගත් කල්හි හෙතෙමේ හොදම බෞද්ධයෙක් වන්නේ ය. අපගේ ශක්තියේ සැටියට මෙහි එය පිළිබඳ විස්තරයක් කරනු ලැබේ.

## පුනරුත්පත්තිය සිදුවන හැටි

සිත ය, කය ය කියා සත්ත්වයකුගේ කොටස් දෙකකි. එයින් සිත, කය ඇසුරු කොට කයෙහි පිහිටා පවත්නකි. කය, සිත නිසා සිතට අනුව පවත්නකි. ඒ දෙකින් සිත යම් කිසි වස්තුවක් නොව කිුයාවකි. එබැවින් සෑම සිතක් ම ඇසිපිය හෙලන්නට ගතවන කාලය පමණ වත් නො පැවතී උපන් සැටියේ ම බිදෙන්නේ ය. බිදීමය යි කියනුයේ එහි නැති වී යාමට ය. උපන්නා වූ සිත බිදෙනු සමග ම ''ගලා බස්නා ගංගාවක එක තැනක ජලය පහළට

#### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

බසිනු සමහ ම සිස් බවක් - අතරක් තො පෙනෙත ලෙස එ තැනට උඩිත් තුබූ ජලය පැමිණෙත්තාක් මෙත් '' එ තැනට අලුක් සිකක් පහළ වේ. මෙසේ එකක් බිඳෙනු සමග ම පරතරයක් හෙවත් සිස් කාලයක් තො පෙනෙත ලෙස තැවත සිකක් පහළවීම සිකෙහි ඇති එක්තරා සෘද්ධි විශේෂයකි. එබැවිත් සිත් පරම්පරාව දීර්ඝ වූ වැලක් සේ තො සිදී නිවතට පැමිණෙත තුරු පවතී.

එක් සිතක් තිරුද්ධ වූ පසු එකවර සිත් කීපයක් ඇතිවී අතු බෙදී යත ස්වභාවයක් ද එහි තැත. එබැවිත් එක් සත්ත්වයෙක් එක් සත්ත්වයෙක් ලෙස ම සිටිනු මිස කිසි කලෙක බෙදී දෙදෙනෙක් තො වත්තේ ය. තැවත තැවත ජාතියෙන් ජාතිය උපදතා සත්ත්වයා ගේ ශරීරවල එකිතෙකට සම්බන්ධයක් තැත. සිත් පරම්පරාව පමණක් එකක් වේ. මිනිසකු මැරී දෙව්ලොව උපත් කල්හි දෙව්ලොව උපත්තේ ඒ මිනිසා ය කියනුයේ, දත් ඒ දෙව්යා ගේ ශරීරය ඇසුරු කොට පවත්තේ මිනිසා ගේ ශරීරයෙහි පැවති චිත්ත පරම්පරාව ම නිසා ය.

වර්තමාන ශරීරයෙන් කිසිවක් අනාගත හවයට නො පැමිණ ඉපදීමේ තුමය මෙසේය. සත්ත්ව ශරීරයේ හෘදය කෝෂය ඇතුළත පවත්නා ලෙය ඇසුරු කොට පවත්නා වූ විඥන ධාතුවට ආධාරස්ථානය වන එක්තරා ධාතු කොටසක් ඇත්තේ ය. එයට අභිධර්ම පුකරණවල වස්තුරූපය යන නම හා හෘදයවස්තුව යන නම ද වාාවහාර කොට තිබේ. ඒ වස්තුරූපය විඥන ධාතුව සේ ම බිදි බිදී නැවත නැවත උපදමින් පරම්පරා වශයෙන් පවත්නකි. හෘදය කෝෂය තුළ නිතර පවත්නා ලෙයක් නැත. නිතර ම එක් තැනකින් ලෙය එයට ඇතුළු ව තවත් තැනකින් බැහැර ව යන්නේ ය. එහෙත් හෘදය රූපය යි කියන ලද ධාතු විශේෂය හෘදය කෝෂයෙහි වූ ලෙය සමහ ම පවතිනවා මිස ඉන් බැහැර වත ලෙය හා එක් වී පිට වී නොයයි. එබැවින් වස්තුරූපය හෘදය කෝෂය තුළ ම පවත්නේ ය යි කියනු ලැබේ. සත්ත්වයා ගේ සිත් පරම්පරාව පවත්නේ ඒ වස්තුරූපයෙහි ය.

හෘදය කෝෂය වනාහි පරණ ලෙය බැහැර කරනු පිණිස හා අලුත් ලේ ගැනීම පිණිස ද නිතර කිුයා කරන්නේ ය. යම් කිසි හේතුවකින් හෘදය වස්තුව කියා විරහිත වුව හොත් එහි ලෙය විකෘතියට පැමිණේ. ඉත් පසු ඒ ලෙයෙහි විඥත ධාතුවට තිෘශුය වන හෘදය රූප නම් වූ ධාතු කොටසට නො පැවතිය හැකි වේ. එය අනුකුමයෙන් හීන වී ගොස් අන්තිමට කිසිවක් ඉතිරි නොවී අභාවපුාප්ත වේ. ඉත් පසු ශරීරයේ සිත් ඉපදීමට සුදුසු තැනක් තැති වේ. ඒ ශරීරයෙහි උපදනා අන්තිම සිත නිරුද්ධ වූ කල්හි සත්ත්වයා මළේ ය යි කියනු ලැබේ. හෘදය කියා කිරීම නැවතී කොපමණ වේලාවකින් අන්තිම සිතේ නිරෝධය වූ මේ මරණය සිදුවේ ද යන්න නිශ්චය වශයෙන් නො,කිය හැකි ය. එහෙත් එයට වැඩි කලක් ගත නො වන බව කිය හැකි ය.

හෘදය රූපය ඇසට නො පෙනෙත සියුම් ධාතු විශේෂයකි. එහි ඇති තැති බව නිසා ලෙයෙහි අමුත්තක් ද තො පෙනේ. විඥනයට නිංශුය වන දෙයක් මේ ශරීරයෙහි තැති වුව ද, විඥන පරම්පරාවෙහි එක් විඥානයක් නිරුද්ධවීම සමග ම, අතරක් නො දක්වා තවත් විඥතයක් ඉපදීමේ ශක්තිය තො තැසුණු බැවින්, එක් ශරීරයක් ඇසුරු කොට උපදනා අත්තිම විඥනය නිරුද්ධ වනු සමග ම, ඒ පරම්පරාවෙහි ඒ විඥනයට අනතුරු ව ඉපදිය යුතු විඥනය කොහි හෝ යම්කිසි අත් තැනක උපදතේ ය. එක් ශරීරයක අත්තිමට නිරුද්ධ වන විඥනයට **වයුති විත්තය** යි ද එයට අනතුරු ව අත් කැනක උපදනා ඒ පරම්පරාවට අයත් චිත්තයට **පුතිසන්ධි විත්තය** යි ද කියනු ලැබේ.

සිතක් යම් තැතක උපත හොත් එය එ තැත ම අතුරු දහත් වනු මිස අත් තැතකට තො යේ. මේ ශරීරය ඇසුරු කොට මෙහි පහළ වූ සිත් සියල්ල මෙහි ම නිරුද්ධ ය. පුතිසත්ධි චිත්තය යි කියනු ලබන අනාගත හවයා ගේ පළමු වන සිත මෙහෙත් නො ගොස් එහි ම පහළ වූවකි. එහෙත් එය මේ හවයේ සිත් පරම්පරාවට ම අයත් ය. සත්ත්වයකු ගේ එක් හවයක සිට අනෙක් හවයකට යාමක් සතා වශයෙත් තැත ද මේ පරම්පරා සම්බන්ධය නිසා ලෝකවාවහාරයේ සැටියට මේ සත්ත්වයා ම අපායට ගියේය යි ද, දෙව්ලොවට ගියේය යි ද කියනු ලැබේ.

සිත පරම්පරා වශයෙන් නො සිදී ඇති වන්නේ ය යි කියන ලද නමුත්, සෑම සිතක් ම උපදිනුයේ ඒ ඒ සිත ඇතිවීමට සුදුසු වූ හේතූන්ගෙනි. හේතුවකින් තොර ව ඉබේ ම උපදනා එක සිතකුදු සිත් පරම්පරාවෙහි නැත. පුතිසන්ධි චිත්තය යි කියනු ලබන හවයක පුථමයෙන් උපදනා විඤ්ඤාණය, සංස්කාරය යි කියන ලද කුශලාකුශල කර්මයන් අතුරෙන් යම්කිසිවක් නිසා උපදින්නකි. එහි පිළිවෙළ මෙසේ ය.

මරණාසන්ත සත්ත්වයා ගේ විත්තසන්තානයට **කර්මය.** ක**ර්මතිමිත්තය. ගතිනිමිත්තය** යන තුනෙත් එකක් එළඹ සිටින්නේ ය. එහි **කර්මය** යනු මැරෙන්තා වූ සත්ත්වයා විසින් ඒ හවයෙහි කළා වූ ද එයට පෙර හවවල දී කළා වූ ද කුශලාකුශල කර්මයෝ ය. මරණාසන්න සත්ත්වයා හට තමා කරන ලද කුශලාකුශල කර්මයන් අතුරෙන් යම්කිසිවක් ඒ අවස්ථාවේ දී සිහි වේ. එය කර්මය එළඹ සිටීම ය.

කර්මනිමිත්තය යනු කර්මය සිදු කිරීමට උපකරණ වූ වස්තූන් හා පුද්ගලයෝ ය. සමහර විට මරණාසන්ත සත්ත්වයා ගේ සිතට කර්මය එළඹ නො සිට කර්මනිමිත්ත එළඹ සිටින්නේ ය. පුාණඝාතය කළවුන්ට මරනු ලැබූ සත්තු හෝ ඔවුන් ගේ මස් හෝ පුාණඝාතයට වුවමනා උපකරණ හෝ එයට සහාය වූ පුද්ගලයෝ හෝ පෙනෙත්. දන්දුන් තැනැත්තා හට ආහාරපානාදි දන වස්තු හෝ පුතිගුාහකයෝ හෝ සහාය වූ පුද්ගලයෝ හෝ පෙනෙත්. වන්දනා කළ තැනැත්තා හට, විහාර චෛතා-මල්-පහන් ආදි වස්තු පෙනෙන්නේ ය. ඒවා තමා ගේ සමීපයේ ම තිබීනම් කර්ම නිමිත්ත වශයෙන් ඇසට ම පෙනෙන්නේ ය. පුරාණ කර්මයන් ගේ නිමිති සිහින පෙනෙන්නාක් මෙන් සිතට ම පෙනෙන්නේ ය.

ගතිතිමිත්තය යනු කර්මය හේතු කොට මතු උපදින ස්ථානයේ ඇති දෙයකි. සමහර කෙනකුට මරණාසන්නයේ දී ගතිනිමිත්ත පෙනෙන්නේ ය. නරකයේ උපදනා සත්ත්වයනට ගිනිජාලා යමපල්ලු ආදි හයංකර දේ ගතිනිමිත්ත වශයෙන් දර්ශනය වේ. පේත ව උපදිනුවන්ට පේතයන් ගේ වාසස්ථානාදිය දර්ශනය වේ. මවු කුසයක උප්දිනුවන්ට රතුරෙද්දක් සේ ඒ මවු කුසයම දර්ශනය වේ. මේවා දර්ශනය වන්නේ ද සිහින පෙනෙන්තාක් සේ සීතට ය. කලාතුරකින් කෙනකුට ගතිනිමිත්ත ඇසට නො පෙතෙත්තේ තො වේ. මරණාසත්තයෙහි මේ තුත අතුරෙත් එළඹ සිටි දෙයක් අරමුණු කරමිත් මැරෙත සත්ත්වයා ගේ චිත්ත සන්තතිය පවත්තේ ය.

මේ අවස්ථාවේ අනුශය වශයෙන් පවත්තා වූ අවිදාාව තිසා සත්ත්වයා හට යා යුතු හවයේ ආදීනවය වැසේ. අනුශය වශයෙන් පවත්තා තෘෂ්ණාව නිසා චිත්තසන්තතිය කර්මයට අනුරූප පරිදි පැමිණිය යුතු අහිතව හවය දෙසට බර වේ, හෙවත් තැමේ. මෙසේ මැරෙන සත්ත්වයාගේ චිත්තසන්තතිය (සිත්පෙළ) අහිතව හවයට නැමී බර වී පවත්තා කල්හි, වර්තමාන ශරීරය ඇසුරු කොට උපදනා අවසාන සිත ඉපද නිරුද්ධ වූ පසු ඒ සිත් වැලෙහි එයට අනතුරුව ඉපදිය යුතු සිත, එළඹසිටියා වූ කර්මාදි ආරම්මණය ම අරමුණු කොට කර්මානුරූප පරිදි ඉපදිය යුතු ස්ථානයේ ඒ කර්මය ම විපාකත්වයට පැමිණීම් වශයෙන් උපදනේ ය. ඒ සිත උපන් පසු සත්ත්වයා අහිතව හවයට පැමිණියේ ය යි කියනු ලැබේ.

සත්ත්වයා ගේ සිත් වැලෙහි අතීත හවයට අයත් ශරීරයේ අවසාන වශයෙන් පහළ වූ සිතට චුන්තිචිත්තය යි ද, අහිතව හවයේ ආදියෙහි ම පහළ වූ සිතට පුතිසන්ධිචිත්තය යි ද කියනු ලැබේ. පුතිසන්ධිචිත්තය පහළවීම සමග ම හෝ පහළවීමෙත් පසු කුමයෙන් හෝ කර්මයට හා ඒ ඒ සත්ත්වජාතියට ද අනුරූප වන පරිදි ශරීරයක් ද ඇති වේ. ඒ ශරීරය අතීත ජාතියේ ශරීරය හා සම්බන්ධයක් නැත. සිත පමණක් අතීත ජාතියේ සිත් පරම්පරාවට සම්බන්ධය. පුතිසන්ධි චිත්තය යි කියන ලද හවයෙහි පුථමයෙන් පහළවන්තා වූ සිත අන් සිතක් නැති සෑම අවස්ථාවේ ම නැවත නැවත ඉපදීම් වශයෙන් ඒ හවය මුළුල්ලෙහි ම පවත්තේ ය. චිත්ත පරම්පරාව නො සිදී පැවැත්මට එය හේතු වේ. එබැවින් නැවත නැවතත් පහළ වන්නා වූ ඒ සිතට **හවංග චිත්තය** යි කියනු ලැබේ. සත්ත්වයාගේ පුකෘති සිත එය ය. ඒ සිත ඇති බව දනගැනීම තම අපහසු ය.

ශරීරය පහළ වී චක්ෂුරාදි ඉන්දියයන් හා රූපාදීන් ගැටුණු කල්හි කුශලාකුශල සංඛාාත සංස්කාර හේතුවෙන් Non-commercial distribution චක්ෂුර්විඥතාදි විඥතයෝ පහළ වෙති. කුශලාකුශල සංඛාාත සංස්කාරය නැතහොත් සත්ත්වයාගේ චිත්ත පරම්පරාව මරණයෙන් සිඳෙනු මිස අනාගත හවයට නො පැමිණෙත්තේ ය. එබැවින් කර්මයෙන් සත්ත්වයා ඒ ඒ ජාතිවලට පමුණුවනු ලැබේය යි කියනු ලැබේ. කර්මය ඇත ද අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක නැතහොත් ඒ කර්මය සත්ත්වයා ඒ ඒ හවයන්ට යැවීමට සමත් නො වේ. අවිදාහ තෘෂ්ණාවෝ ද කර්මය නැති කල්හි සත්ත්වයා ඒ ඒ හවයට පැමිණාවීමට අපොහොසත් වෙති. එබැවින් කර්ම ඇතත් අවිදාහ තෘෂ්ණාවන් පුහාණය කළ රහත්හු නැවත නුපදිති.

තැවත තැවත උත්පත්තියට අවිදාහ - තෘෂ්ණා - කර්ම යන තුන ම බලවත් හේතු ය. එයිනුදු තෘෂ්ණා කර්ම දෙක වඩාත් පුධාන ය. විඥනයට තෘෂ්ණාව බලවත් හේතුවක් වතුදු, හේතුඵල පරම්පරා කුමයක් දක්වන මේ පුතීතා සමුත්පාද දේශනයෙහි තෘෂ්ණාවේ විඥන හේතුත්වය දක්වත්තට ගිය හොත් දේශනා කුමය අවුල් වන බැවිත් මෙහි විඥන හේතුත්වයෙන් තෘෂ්ණාව තො ගන්නා ලදී. මේ එක් දේශනා කුමයකි. ආයායිසතා දේශනාවෙහි වනාහි සත්ත්වයා ගේ තැවත නැවත ඉපදීමේ හේතුව වශයෙන් දක්වා තිබෙන්නේ කර්මය නොව තෘෂ්ණාව ය. ඒ එක දේශනා කුමයකි. කුම දෙක අවුල් කර නො ගෙන වෙන් වෙන් වූ කුම දෙකක් සැටියට සලකා ගත යුතු ය.

මිනිසෙක් මැරී දෙවියෙක් ව උපන්නේය යි කියන කල්හි මනුෂාා ශරීරයෙන් කිසිවක් නො ගොස් දෙව්ලොව උපන් දෙවියා ඒ මිනිසාම ද? නැතහොත් අනෙකෙක් ද? යනු මෙහිදී නැගිය හැකි පුශ්නයකි. මිනිසා ගේ ශරීරයෙන් පැමිණි කිසිවක් ඒ දෙවියා ගේ සන්තානයෙහි නැති බැවින් දෙවියා මිනිසා ද නො වේ. දෙවියා ගේ ශරීරය ඇසුරු කරමින් පවත්තේ මිනිසා ගේ ශරීරය ඇසුරු කරමින් පෙර පැවති සිත් පරම්පරාව ම බැවින් දෙවියා ඒ මිනිසා ගෙන් අනෙකෙක් ද නොවේ.

සතා වශයෙන් ලැබෙන සත්ත්වයාය කියා දෙයක් නැත. එය නාමරූප පරම්පරාවත්ට ම වාවහාර කරන තමකි. Non-commercial distribution මනුෂායකු ගේ සන්තානයෙහි ඉපදීමේ පටන් මරණය දක්වා නො තැසී පවත්නා කිසිම දෙයක් නැත. ඇත්තේ චිත්ත චෛතසික පරම්පරාවක් හා රූප පරම්පරාවෙකි. ඒ පරම්පරාව පරම්පරාවක් බව නො පෙනෙන නිසා සිතින් එකක් කොට වරදවා ගෙන කලක් ජීවත් වන මනුෂායෙක් හෙවත් සත්ත්වයෙක් ඇතය යි සලකනු ලැබේ. චිත්ත චෛතසික පරම්පරාව හා රූප පරම්පරාවක් මිස සත්ත්වයෙක් කියා කලක් පවත්නා දෙයක් නැති බව තේරුම් ගතහොත් මේ සත්ත්වයා ම ජාතියෙන් ජාතියට යන්නේ ද? නො යන්නේ ද? වර්තමාන හවයෙන් කිසිවක් නො ගොස් අනාගත හවයෙහි අලුතෙන් ම උපත් සත්ත්වයා අතීත ජාතියේ විසූ සත්ත්වයා ද? අනෙකෙක් ද? යන මේ පුශ්ත ලෙහෙසියෙන් ම විසදෙන්නේ ය. මෙය පිළිබඳව අවුල ඇති වන්නේ සතා වශයෙන් නැති සත්ත්වයකු මේ නාමරූප පරම්පරාවට ආරූඪ කරගෙන එයට අනුව සිතීම නිසා ය.

එක් මිනිස් ජීවිතයක අවස්ථා බොහෝ ගණනක් ඇත්තේ ය. එයින් ළදරු අවස්ථාවය, තරුණ අවස්ථාවය, මහලු අවස්ථාවය යන තුන පුධාන අවස්ථාවෝ ය. ළදරුවකු තරුණයකු වූ කල්හි තරුණයාට ඇත්තේ ළදරු ශරීරයට වඩා සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් වූ ශරීරයකි. දන් ඔහුට ළදරු ශරීරයක් නැත. ඔහු ගේ සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපා කම් ළදරු සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් වලට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් ය. ඔහුට දන් ළදරු සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් ඇත්තේ ම නැත. වයස අවුරුදු අසූවක් අනුවක් වී තරුණයා මහලු වූ කල්හි ඔහුට ඇත්තේ තරුණ ශරීරයට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් ශරීරයකි. ඔහුට ඇත්තේ ළදරුවාගේ ද තරුණයාගේ ද සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් වලට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් වූ සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් වලට සර්වපුකාරයෙන්

ශරීරයෙන් හා සිතුම් පැතුම්වලින් ඔවුනොවුන්ට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් වූ බාලයාය - තරුණයාය - මහල්ලාය යන මේ තිදෙනා එක්කෙනෙකැ යි කියත හොත් ළදරුවාට ම තරුණයාය යි ද, මහල්ලාය යි ද, කියන්නට වීමෙන් මහ අවුලක් ද වනු ඇත. ළදරුවාය තරුණයාය මහල්ලාය යන තිදෙනා එක් කෙනකු

Non-commercial distribution

#### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

නොව තිදෙනෙකැ යි කියතහොත් ළදරුවා ගේ අයිතිවාසිකම් හා තැකම් තරුණයාට අහිමි වන්නේ ය. තරුණයා ගේ අයිතිවාසිකම් තැකම් මහල්ලාට අහිමි වන්නේ ය. එයින් ද වන්නේ මහ අවුලකි.

බාලයා ගේ ශරීරයේ රූපකලාප (කුඩා කොටස්) නැති වෙවී ඒවා වෙනුවට මදක් මේරූ රූප පහළ වන්නේ ය. ඒවා ද නැති වී, ඒවාට වඩා මදක් මේරූ රූප පහළ වන්නේ ය. මෙසේ වාර බොහෝ ගණනක් වූ පසු බාලයා තරුණයෙක් වෙයි. බාල කල පැවති රූපයන් ගෙන් අල්පමානුයකුදු තරුණ ශරීරයේ නැත. සිතුම් පැතුම් නැති බව ගැන කියනු ම කිම? බාලයා ගේ බාල ශරීරය තිබිය දී නම් ඔහුට කිසි කලෙක තරුණයකු නො විය හැකි ය. තරුණ ශරීරය පසු කලකදී ඇති වූවක් බැවින් ද බාලයා ගේ ශරීරයෙන් කිසිවක් ඉතිරි ව තරුණ ශරීරයට එකතු වී නැති බැවින් ද, තරුණයා බාලයා ගෙන් අනෙකෙකැ යි ද, තරුණ ශරීරයේ රූප බාල ශරීරයේ රූපයන් ගේ පරම්පරාවට අයත් වන බැවින් තරුණයා බාලයාගෙන් අනෙකෙක් නො වේ ය යි ද කිය යුතු ය. මෙසේ ගත් කල්හි බාලයා හා තරුණයා ඒකත්වයෙන් ගැනීමෙන් වන අවුල ද නො වන්නේ ය. අනේකත්වයෙන් ගැනීමෙන් වන අවුල ද නො වන්නේ ය.

එසේ ම මිනිසා දෙවියකු වූ කල්හි මිනිසා ගේ සිරුරෙන් දෙව් ලොවට ගිය දෙයක් දෙවියා කෙරෙහි නැති බැවින් දෙවියා මිනිසා ගෙන් අනෙකෙකැයි ද, දෙවියා ඇති වූයේ මිනිසා ගේ සිත් පරම්පරාවෙන් බැවින් ඔහු මිනිසා ගෙන් අනෙකෙක් නොවේ ය යි ද ගත් කල්හි කිසිදු අවුලක් නො වන්නේ ය. බාලයා ගේ අයිතිකම් නැකම් තරුණයාට හිමි වන්නාක් මෙන් ද, තරුණයාගේ අයිතිකම් නැකම් මහල්ලාට හිමි වන්නාක් මෙන් ද, මිනිසා ගේ පින් පව් දෙව්යාට හිමි වන්නේ ය. අනෙකකු ගේ පින් පව් වල ඵලය අනෙකකුට වන්නේ ය යන්නක් කිය යුතු නො වන්නේ ය.

# විකද්කදාණපව්චයා නාමරූපං

''තත්ථ කතමං විසද්සදාණපච්චයා තාමරූපං? අත්ථ තාමං, අත්ථ රූපං, තත්ථ කතමං තාමං? වේදනාක්ඛන්ධෝ, සසද්සදාක්ඛන්ධෝ, සංඛාරක්ඛන්ධෝ ඉදං වුච්චති තාමං, තත්ථ

45

කතමං රූපං? චත්තාරෝ ච මහාගුතා චතුන්නකද්ච මහා ගුතානං උපාදය රූපං, ඉදං වූච්චති රූපං, ඉති ඉදකද්ච නාමං ඉදකද්ච රූපං ඉදං වූච්චති විඤ්ඤාණපච්චයා නාම රූපං."

යන විභංග පාඨයෙන් වේදනාස්කත්ධය සංඥස්කන්ධය සංස්කාරස්කත්ධය යන මේ ස්කත්ධ තුන නාමය යි ද, සතර මහා භූතයන් හා ඒවා නිසා පවත්නා රූප ද යන මෙය රූපය යි ද, මේ නාමය හා රූපය විඥන හේතුවෙන් හටගන්නා නාමරූපය යි ද දක්විණ.

එක් සත්ත්වයකුට නාමකාය ය, රූපකාය ය යි දෙ කයක් ඇත්තේ ය. සත්ත්වයා අයත් චිත්ත චෛතසික පරම්පරාවට තාමකාය යයි කියනු ලැබේ. ඇසට පෙනෙත්තට තිබෙන ශරීරයට රූපකාය ය යි කියනු ලැබේ. චිත්ත චෛතසික පරම්පරාවට නාම ය යි කියනුයේ ශරීරය සේ ඇසින් බලා හෝ අතිත් අල්ලා හෝ දත හැක්කක් නොව, නම අසා නමට අනුව ම දත යුතු බැව්නි. නාමය ස්කත්ධ වශයෙන් වේදනාස්කත්ධය, සංඥාස්කත්ධය, සංස්කාරස්කන්ධය, විඥාන ස්කන්ධය යි සතරක් වේ. විඥානස්කන්ධය හැර ඉතිරි ස්කත්ධ තුන විඥානය නිසා හටගන්නා නාමය යි. රූපය භූතරූපය උපාදයරූපය යි දෙ වැදෑරුම් වේ. පඨවි, ආපෝ, තේජෝ, වායෝ යන පුධාන රූප සතර භූත රූප නම් වේ. ඒ රූප සතර නිසා පවත්නා වූ වර්ණ ගන්ධ රසාදි අපුධාන රූප සූවිස්ස උපාදය රූප නම් වේ. රූප සියල්ල ම අට විස්සකි.

රූප කය පාලනය කරනු ලබන්නේ නාම කයිනි. නාම කය තැකි වුව හොත් රූප කයෙන් වැඩෙක් නැත. එය වළලා දම්ය යුත්තක් වේ. එ බැවින් දෙකයින් නාම කය පුධාන වේ. නාම කයට අයත් ස්කන්ධ සතරෙන් ද විඥනස්කන්ධය පුධාන වේ. වේදනාදි චෛතසික ස්කන්ධ තුන විඤ්ඤාණ ස්කන්ධය නිසා පවත්නා බැවින් අපුධාන ය. අදුරු තැනෙක පහනක් දල්වූ කල්හි ගින්න පහළ වනු සමග ම ඒ ගින්න නිසා අවට උණුසුමක් හා ආලෝකයක් ද පහළ වන්නාක් මෙන් අතීත කර්ම හේතුවෙන් විඥන සංඛාහත පුධාන ධර්මය පහළ වන කල්හි එය හා බැදී චෛතසික සංඛාහත නාමයෝ ද පහළ වෙනි. ඒ නාමයන් නිසා විඥනය <u>Non-commercial distribution</u> විසිතුරු වේ. අරූප ලෝකය හැර අත් තැත්වල ඒ ඒ හවයට අනුරූප වත පරිදි විඥනයා ගේ පිහිටීමට හා පැවැත්මට ද වර්ධනයට ද උපකාරවන රූපයෝ ද ඒ විඥනය නිසා පහළ වෙති.

චක්ෂූර්විඥතාදීත් ගේ වශයෙන් සවැදෑරුම් වූ විඥතය පහළ වී පරම්පරා වශයෙන් වැඩෙන කල්හි, ගසක් වැඩෙන කල්හි එයට අනුව පෙර නො තුබූ බොහෝ අතු රිකිලි කොළ මල් අලුතෙන් ඇති වන්නාක් මෙන් සිතට අනුව එය හා බැඳී බොහෝ චෛතසික ධර්මයෝ පහළ වෙති. යම්කිසි වස්තුවක් හෝ පුද්ගලයකු දකීම චක්ෂුර්විඥනය ඉපදීම ය. දක්තා ලද්ද සුත්දර දෙයක් නම් දුටු තැතැත්තා හට එයින් ආස්වාදයක් ඇති වේ. සතුටක් ද ඇති වේ. එය ම හෝ එබඳු අනෙකක් ලබා ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. නැවත තැවත දකීමේ ආශාව ඇති වේ. සමහර විට එය අනුත් අයිති දෙයක් වී නම් තමාට අයිති කර ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. එය අනුන්ට අයිති ව තිබීම තො ඉවසිය හැකි ස්වහාවයක් හෝ ඇති වේ. එනම් ඊෂාාීව ය. එය තමා ගේ දෙයක් නම් අනුන්ට අයිති වීමට හෝ අනුත් පුයෝජන ලබනවාට හෝ නො කැමති බවක් ඇති වේ. එය මාත්සයා්ීය යි. සමහර විට ඒ දක්නා ලද්ද නිසා තමා උසස් කොට ගැනීමක් ද ඇති වේ. සමහර විට එය කරණකොට ගෙන අනුන් පහත් කොට හෝ සම කොට ගැනුමක් ද ඇති වේ. සමහර විට මුළාවක් ද ඇති වේ. සමහර විට එබඳු දැ`ලැබීමට කිුයා කිරීම පිළිබඳ වූ ද, ලැබූ දෑ ආරකෂා කිරීම පිළිබඳ වූ ද වීයා්යක් ඇති වේ. සමහර විට දක්නා ලද වස්තුවේ තත්ත්වය දක්නා ඥනය ඇති වේ. දක්තා ලද්ද තො මතා දෙයක් වී නම් එය පිළිබඳ ව නො සතුටක් ඇති වේ. සමහර විට පිළිකුලක් හෝ බියක් ඇති වේ. සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් දක්නා කල්හි දක්නා ලද තැනැත්තා පියංකර වූ පුද්ගලයකු වී නම් එකල්හි සතුට ඇති වේ. අාද්රයක් ද ඇති වේ. සමහර විට රාගය ඇති වේ. සමහර විට ශුද්ධාව ද කරුණාව ද මෛතිය ද පුඥව ද වීයාෳී ද ඇති වේ. දක්තා ලද තැතැත්තා සතුරකු වී නම් කෝධය හෝ බිය හෝ ඇති වේ. අශෝහත පුද්ගලයකු වී තම් පිළිකුලක් ඇති වේ. මෙසේ චක්ෂුර්විඥනය ඇති වූ කල්හි එය නිසා බොහෝ චෛතසික ධර්මයෝ උපදිති. ශූරත විඥතාදි පස නිසා ද මෙසේ බොහෝ Non-commercial distribution චෛතසික ධර්මයන් උපදනා සැටි කියන ලද්දට අනුව සලකා ගත යුතු ය. මේ විඥනය නිසා නානාපුකාර නාමයන් උපදනා ආකාරය යි.

විඥානය නිසා රූපයන් උපදනා පරිදි මෙසේ දත යුතු ය. අණ්ඩජ ය. ජලාබූජ ය. සංසේදජ ය.ඕපපාතික ය යි සත්ත්ව ජාති සතරෙකි. පක්ෂි සර්ප මත්සාාාදි බිජුවටින් උපදනා සත්ත්වයෝ අණ්ඩජ සත්ත්වයෝ ය. මව්කුස වැදෑමස ය යි කියන සම් කොපුවෙහි උපදනා මනුෂා ගව මහිෂාදි සත්ත්වයෝ ජලාබුජ සත්ත්වයෝ ය. කුණුමස් කුණුමාලු ආදි ඇතැම් දුවායන්හි උපදනා සත්ත්වයෝ සංසේදජ සත්ත්වයෝ ය. කැටපත් ආදියෙහි පහළවත ඡායාවන් මෙත් සර්වාංග පුතාංග පරිපූර්ණත්වයෙන් පහළ වීම වශයෙත් උපදනා සත්ත්වයෝ ඕපපාතිකයෝ ය. තරකයෙහි ද නිජ්ඣාමතණ්හික තම වූ පේකයෝතියෙහි ද දිවාබුන්ම ලෝකවල ද උපදින්නෝ ඕපපාතික වශයෙන් ම උපදිති. රූපයන් ගේ පහළවීම වනුයේ ඒ ඒ සත්ත්ව යෝතිවල නොයෙක් ආකාරයෙනි.

රූපයන් උපදිනුයේ ද සමූහ වශයෙනි. සමූහයකට සම්බන්ධ නොවී තති ව රූපයකට තො ඉපදිය හැකි ය. එක් ව උපදින රූප සමූහයන්ට රූප කලාප ය යි කියනු ලැබේ. පඨවිරූපය, රසරූපය, ඕජාරූපය යන මේ අට එකිනෙක ගැටී සම්බන්ධ වී එක් පිණිඩයක් වී උපදී. ඒ පිණිඩයට ශුද්ධාෂ්ටක කලාපය යි කියනු ලැබේ. ඒ රූප අට සියලු ම කලාපයන්හි ඇත්තේ ය. ඒ අටට ජීවිත රූප චක්ෂු:පුසාද රූප ශෝනුපුසාද රූප සාණපුසාද රූප ອິສຽວອິເລາຊີ ປະອິ ໝາຜອອເລາຊີ ປະອາຊື່ສຳ ເພື່ອ ແລະ ອີ ເຊັ່ນ ເອັ້ນ ເ එක්වීමෙන් රූප නවය දශය එකොළොස දෙළොස තෙළෙස බැගින් ඇත්තා වූ කලාපයෝ ද වෙති. තෙළෙසකට අධික රූප ඇති කලාප ද තො ලැබේ. රූපකලාපය ලෝකයේ ඇති ඉතා ම කුඩා දෙය ය. එයට වඩා කුඩා දෙයක් නැත්තේ ය. ලෝකයා විසින් ඉතා ම කුඩා දෙය සැටියට සලකන පරමාණුව රූප කලාපයට වඩා බොහෝ මහත් දෙයකි. පරමාණුවක රූප කලාප බොහෝ ගණනක් ඇත්තේ ය. සත්ත්ව ශරීරය හටගන්නේ මේ රූප කලාප වලිනි.

Non-commercial distribution

කර්මය. විත්තය. සතුවය. ආහාරය යි රූප හට ගැනීමට හේතු සතරකි. සත්ත්වසන්තානයෙන් පිටත ඇත්තේ සෘතුවෙන් හට-ගන්නා රූප පමණෙකි. සෘතුව නම් ශීතෝෂ්ණ දෙක ය. සත්ත්ව සන්තානයෙහි වනාහි කර්මාදි හේතු සතරෙන් ම හටගන්නා රූප ඇත්තේ ය. රූප කර්මාදි හේතූත් ගෙන් හට ගන්නවුන් වුවද අතීත කර්ම හේතුවෙන් හවයෙහි පුතිසන්ධි විඥනය පහළ නුවුව හොත් ඒවා නො හටගන්නා බැවින්, විඥනය හේතු සතරීන් ම හට ගන්නා රූපයන්ට විශේෂ හේතුවකි. 'විඤ්ඤාණ පව්වයා තාම රූපං' යි වදළේ එහෙයිනි. විපාක විඥන හේතුවෙන් අරූප හවයෙහි නාමය පමණක් හටගනී. අසංඥ හවයෙහි විපාක විඥනයක් ද නැත. එහි අතීත කර්ම විඥනය හේතු කොට රූප පමණක් ඇති වේ. ඉතිරි හවවල විඥන හේතුවෙන් නාම රූප දෙක ම ඇති වේ. 'විඤ්ඤාණ පව්වයා නාම රූපං' යනු සර්වසංගුාහික දේශනයකි. එහි අර්ථය කියන ලද පරිදි තුන් ආකාරයෙන් ම ගත යුතු ය.

අතීත කර්ම හේතුවෙන් හටගන්නා වූ පුතිසන්ධි විඥනය සමග ම අණ්ඩජ ජලාබුජ යෝති දෙකට අයත් සත්ත්වයන්ට කායදශකය, භාවදශකය, වස්තු දශකය යන රූපකලාප තුන පහළ වේ. එයිනුදු සමහර සත්ත්වයකුට භාවදශකය පහළ නො වේ. භාවදශකය පහළ නො වූවෝ නපුංසකයෝ ය. ඔවුන් ගේ ඉපදීම සිදුවන්නේ කලාතුරකිති. රූපකලාප දෙකකින් හෝ තුනකින් හෝ යුක්ත වූ විඥනය සහිත වූ ඒ රූප පිණ්ඩයට 'කලල රූපය' යි කියනු ලැබේ. කලල රූපයෙහි රූප කලාප දෙකක් හෝ තුනකැයි කියනු ගැබේ. කලල රූපයෙහි රූප කලාප දෙකක් හෝ තුනකැයි කියනු ගේ තී වශයෙනි. එක් එක් ජාතියකට අයිති කලාප බොහෝ ගණනක් එහි ඇත්තේ ය. මඳක් මෝරන කල්හි එයට චිත්තජ සෘතූජ කලාපයෝ ද එක් වෙති. කලල රූපයෙහි පටන් මනුෂායා ගේ වැඩීමේ පිළිවෙළ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් යකෂ සංයුත්තකයෙහි මෙසේ වදරා තිබේ.

''පඨමං කලලං හෝති කලලා හෝති අබ්බුදං අබ්බුද ජායතේ පෙසි පෙසි නිබ්බත්තතේ ඝනෝ ඝනා පසාබා ජායන්ති කේසා ලෝමා නබා පිව."

Non-commercial distribution

"පළමු කොට මාතෘගර්භයේ කලල රූපය හට ගන්නේ ය. ඒ කලල රූපයෙන් අබ්බුදය(පෙණපිඩ) හට ගන්නේ ය. අබ්බුදයෙන් පේශිය හට ගන්නේ ය. පේශියෙන් ඝනය හට ගන්නේ ය. ඝනයෙහි අතු පසක් ද කෙස් ලොම් නිය ද හට ගන්නේ ය" යනු එහි තේරුමයි.

# "තිලතේලස්ස යථා බින්දු සප්පි මණ්ඩෝ අනාව්ලෝ, ඒවං වණ්ණ පටිහාගං කලලන්ති පවුච්චති"

"තලතෙල් බිත්දුවක් යම් බළු ද, පිරිසිදු ගිතෙල් බිත්දුවක් යම් බළු ද, එබළු පැහැය හා සටහන ඇති දෙයකට 'කලලය' යි කියනු ලැබේ ය" යනු එහි තේරුම යි. එයින් කලල රූපයාගේ පැහැය හා ආකාරය දක්වන ලදී. තෙල් බිඳක් වැනි වූ ඒ කලල රූපය පුමාණයෙන් ඉතා කුඩා ය. එහි පුමාණය සංයුත් අටුවාවෙහි "**නිහි ජාති උණ්ණාංසූහි කතසූත්තග්ගේ සණ්ඨිත තේලබිත්දු පමාණං**" යනුවෙන් හිමාලයෙහි වෙසෙන ඉතා සිහින් ලොම් ඇති **ජාතිඋණ්ණා** නම් වූ එළුවන්ගේ ලොම් තුනකින් කළ හුයෙහි අගට එන තෙල් බින්දුව පමණයයි දක්වා තිබේ.

විහංග අටුවාවෙහි වනාහි "**ජාති උණ්ණා නාම සුබූමා තස්සා ඒකංසුනෝ පසත්ත තිල තේලේ පක්බිපිත්වා උද්ධටස්ස පග්ඝරීත්වා අග්ගේ ඨිතබිත්දූ මත්තං**" යනුවෙත් **ජාතිඋණ්ණා** නම් වූ සිහින් එළු ලෝමයක් පිරිසිදු තලතෙලෙහි ලා ගත් කල්හි එහි අග සිටින තෙල් බින්දුව පමණ ය යි කියා තිබේ.

# ''සත්තාහං කලලං හෝති පරිපක්කං සමූහකං'' විවට්ටමානං තබ්හාවං අබ්බුදං නාම ජායති.''

"කලලය සතියක් පවතී. එය මෝරා සමූහාකාර වී කලලාකාරය අත් හැර අබ්බුද නම් දෙය වන්නේ ය" යනු එහි තේරුම යි.

## ''සත්තාහං අබ්බුදං හෝති පරිපක්කං සමූහකං<sup>"</sup> විවට්ටමානං තබ්භාවං පේසි නාම ච ජායති"

"සතියක් අබ්බුදය පවතී. එය මෝරා සමූහාකාර වූයේ ඒ ස්වභාවය අත් හරින්නේ පේශි නම් දෙය වන්නේ ය" යනු එහි තේරුම යි.

## "සත්තාහං පේසි හවති පරිපක්කං සමූහකං, විවට්ටමානං තබ්භාවං ඝනොති තාම ජායති."

"පේශිය සතියක් පවතී. එය මෝරා සමූහාකාර වූයේ ඒ ස්වභාවය හරින්නේ ඝන නම් දෙය වන්නේ ය" යනු එහි තේරුම යි.

## "යථා කුක්කුටියා අණ්ඩං සමන්තා පරිමණ්ඩලං, ඒවං ඝනස්ස සණ්ඨානං නිබ්බත්තං කම්මපච්චයා."

"යම් සේ කිකිළියකගේ බිත්තරය හාත්පසින් වට වේ ද, කර්ම හේතුවෙන් උපන්නා වූ ඝනයාගේ සටහන ද එසේ ය<sup>"</sup> යනු එහි තේරුම යි.

සතර වන සතියෙහි හටගන්නා වූ කුකුළු බිත්තරයක් වැනි වූ ඝනය මේරීමට පැමිණි කල්හි පස් වන සතියෙහි ඒ ඝනයෙහි හිස හටගන්නා තැන එක් බුබුලක් ද, අත් හටගන්නා දෙකැන බුබුළු දෙකක් ද, පා හටගන්නා දෙතැන බුබුළු දෙකක් ද යි බුබුළු පසක් පහළ වේ. ඒ බුබුළු කුමයෙන් වැඩී ඇස් කන් ආදිය හා කෙස් ලොම් නිය ද පහළ වේ.

මෙසේ අතීත කර්ම හේතුවෙත් මවුකුස උපත්තා වූ සත්ත්වයා ගේ සන්තානයෙහි පුතිසන්ධි චිත්තය නිරුද්ධ වන්නට මත්තෙන් ම සෘතූජ රූපයෝ පහළ වෙති, පුතිසන්ධි චිත්තයට අනතුරුව උපදනා දෙවන සිත ඉපදීමේ පටන් චිත්තජරූපයෝ පහළ වෙති. ආහාරජ රූපයන් පහළ වන අවස්ථාව නියම වශයෙන් දක්වා නැත. මවු කුස වෙසෙන දරුවා ආහාර අනුහවයක් නො කරන්නේ ය. ඔහු යැපෙන්නේ ද මව අනුහව කරන ආහාරයෙනි. එබැවින් යක්බසංයුත්තකයෙහි:-

# "යං තස්ස භූඤ්ජතේ මාතා අන්නං පානං ච හෝජනං. තේන සෝ තත්ථ යාපේති මාතුකුච්ජීගතෝ නරෝ"

යනු වදරන ලදී. "ඒ දරුවා ගේ මව යම් ආහාර පාන හෝජනයක් වළඳ ද, මව් කුසයට පැමිණියා වූ සත්ත්ව තෙමේ එයින් යැපේ ය" යනු එහි තේරුමයි. කලලාවස්ථාවෙහි හෝ වේවා Non-commercial distribution අබ්බුදදි අවස්ථාවක දී හෝ වේවා මවු වැළඳූ ආහාරස්නේභය දරුවා ගේ කයට පැමිණෙන්නට පටන් ගත් තැන සිට ඒ ශරීර යෙහි ආහාරජ රූපයෝ ද උපදනාහු ය.

කාම හවයෙහි සම්පූර්ණයෙන් රූප පහළවීම ඇත්තා වූ සංසේදජ සත්ත්වයන්ට පුතිසන්ධි විඥනය සමග චක්ෂුර් දශකය -ශුෝතු දශකය - සුාණ දශකය - ජිත්වා දශකය - කාය දශකය - භාව දශකය - වස්තු දශකය යන රූප කලාප සතක් විඥනය තිසා පහළ වේ. පුතිසන්ධියෙන් පසු චිත්තජ සෘතුජාහාරජ රූපයන් ද ඒවාට එකතු වීමෙන් අනුකුමයෙන් ඒ සත්ත්වයා ගේ ශරීරය සම්පූර්ණ වේ. කාමභවයෙහි සම්පූර්ණයෙන් රූප ලැබෙන ඕපපාතික සත්ත්වයන්ට පුතිසන්ධි චිත්තය සමහ චක්ෂුර්දශකය, ශුෝනුදශකය, සුාණ දශකය, ජිත්වා දශකය, කාය දශකය, හාව දශකය, වස්තු දශකය යන දශක කලාප සත පහළ වේ. ඉන්පසු සෘතුජ ආහාරජ කලාපයෝ එයට එක් වෙති.

රූපලෝකයෙහි බුහ්මයන්ට සුාණ - ජිහ්වා - කාය හාවදශක කලාපයෝ නො ලැබෙකි. ආහාරජ කලාපයෝ ද නො ලැබෙති. විඥනයක් සර්වාකාරයෙන් නො ලැබෙන අසංඥ හවයෙහි, රූපය ම පුකිසන්ධිය වේ. එහි පුථමයෙන් උපදනා අවස්ථාවේදී විඥනයක් තැකි බැවිත් අකීක වූ කර්ම විඥනය හේතුකොට ජීවිත නවක කලාපයන්ගෙන් ශරීරයක් නිර්මිත වේ. පසු ව ශබ්දය හැර ඉකිරී සෘතුජ රූපයෝ ද එයට එකතු වෙති. මෙසේ ඒ ඒ හවයෙහි පහළවන තාම රූපයන් විඥනය පහළ නොවී නම්, පහළ නොවන බැවිත් විඥනය නිසා නාමරූපය පහළ වේ ය යි කියනු ලැබේ.

## නාමරූපපච්චයා සළායතනං

තත්ථ කතමං නාමරූපපච්චයා සලායතනං? චක්ඛායතනං, සෝතායතනං, ඝාණායතනං, ඒවිහායතනං, කායායතනං, මනායතනං ඉදං වුච්චති නාම රූප පච්චයා සලායතනං"

යනුවෙත් විභංගපාළියෙහි චක්ඛායතනය, සෝතායතනය, ඝාණායතනය, ජිව්භායතනය, කායායතනය, මතායතනය Non-commercial distribution යන මේ සය නාමරූපයන් නිසා හට ගන්නා වූ ආයතන සය ය යි දක්වන ලදී.

එහි චක්ෂුර්විඥනය යි කියනු ලබන රූප දක්තා සිතට උත්පත්තිස්ථාන වන්තා වූ ඇසෙහි පිහිටි ඔපය චක්ඛායතනය යි. ශුෝතුව්ඥනය යි කියනු ලබන හඬ දනගන්නා වූ සිතට උත්පත්තිස්ථාන වූ කනෙහි පිහිටි ඔපය සෝතායතනය යි. සුාණවිඥනය යි කියනු ලබන ගඳ දනගන්තා වූ සිතට උත්පත්තිස්ථානය වූ නාසය තුළ පිහිටි ඔපය සාණායතනය යි. ජිත්වා විඥනය යි කියනු ලබන රස දන්නා වූ සිතට උත්පත්තිස්ථාන වන දිවෙහි පිහිටි ඔපය ජිව්හායතනය යි. කායවිඥනය යි කියනු ලබන තද බැව් සිසිල් බැව් උණුසුම් බැව් ආදිය දන්තා සිතට උත්පත්තිස්ථාන වන ශරීරයේ ඇතුළත පිටත දෙක්හි පිහිටි ඔපය කායායතනය යි. චක්ෂුසපුසාද ශෝතුපුසාද සාණපුසාද ජිත්වාපුසාද කායපුසාදය යි කියනුයේ ද මේ පසටම ය. රූප ශබ්දදී හැම අරමුණු ම දනගන්තා වූ විඥනය මනායතනය යි.

ආයතනය යි කියනු ලබන මේ චක්ෂුරාදීහු රූපාදි අරමුණු ගැනීමට උපකාර වී බොහෝ චිත්ත චෛතසිකයන් ඇති කිරීමෙන් සංසාරය දික් කෙරෙති, එබැවින් ඒවාට ආයතනයෝ ය යි කියනු ලැබේ. නාමරූපයන් නිසා ආයතන සය වේ ය යි කියනුයේ, ඒවා නාමරූපයන් ඇති කල්හි ම උපදනා බැවිනි. නාමරූප නැතහොත් ආයතනයන්ට නො පහළ විය හැකිය.

තාමරූපයන් හේතු කොට කාමලෝකයෙහි ආයතන සය ම පහළ වේ. රූපලෝකයෙහි චක්ඛායතනය සෝතායතනය මතායතනය යන තුන පමණක් පහළ වේ. අරූපලෝකයෙහි මතායතනය පමණක් පහළ වේ. තාම රූප දෙකින් තාමය අරූප හවයෙහි මතායතනයට පමණක් හේතු වේ. කාම රූප හව දෙක්හි තාම රූප දෙක ම ෂඩායතනයට හේතු වේ.

ෂඩායතනය අතුරෙන් චක්ෂුරාදි ආයතන පස "විඤ්ඤාණ පච්චයා නාමරූපං" යනුවෙන් විඥන හේතුවෙන් හටගන්නාහුය යි කියන ලද අටවිසි රූපයන්ගෙන් රූප පසකි. ඒවා වරක් විඥාන හේතුවෙන් හටගන්නා ධර්ම බව කියා නැවත නාමරූප හේතුවෙන් Non-commercial distribution හටගන්නා බව කීම කෙසේ යෙදේද? යන පුශ්නය මෙහි ඇති වේ. කඳ අතු රීකිලි කොළ මල් යන සියල්ලට ගසය යි කියනු ලැබේ. ඇටයෙන් ගස හටගන්නේ ය යි කී කල්හි ගසට අයත් ඒ සියල්ල ම ඇටයේ ඵල වශයෙන් කියැවේ.

එහෙත් ඇටය නිසා ගස හටගන්නේ ය, ගස නිසා අතු හටගන්නේ ය, අතු නිසා රිකිලි හටගන්නේ ය, රිකිලි නිසා මල් හටගන්නේ ය, මල් නිසා ගෙඩි හටගන්නේය යි කීමද වරදක් නොවේ. ගසේ හටගන්නා ගෙඩිවලට මුලින් රෝපණය කළ ඇටය ද හේතු වේ. පසුව ඒ ඇටය නිසා හටගන්නා වූ අතු හා මල් ද හේතු වේ. එමෙන් විඥනය රූප අට විස්සට ම හේතු වේ. නැවත ඒවා චක්ෂුරාදි ආයතන පසට ද හේතු වේ. එබැවිත් නාමරූපයන් හේතු කොට චක්ෂුරාදි ආයතන පස වේය යි කීමේ දෝෂයක් නැත.

ආයතනයන්ගෙන් සය වැන්න වූ මනායකනය නම්, නාම රූපයන් ගේ හේතුව වශයෙන් කියන ලද විඥනයම ය. විඥනය තිසා ඇතිවන නාමරූපය නිසා නැවත විඥනයම ඇති වන බව කීම, මව් නිසා දරුවා ඇති වේය යි කියා නැවත දරුවා නිසා මව ඇති වේය යි කීම වැනි නො ගැළපෙන කියුමක් නොවේ ද? යන පුශ්නයක් ද මෙහි ඇති වේ. එය ද නො ගැළපෙන කියුමක් තො වේ. එය ගෙඩිය නිසා ගස ඇති වී නැවත ගස නිසා ගෙඩි ඇති වීම සේ තේරුම් ගත යුතු ය. මතු ද මෙ බළු තැන්වල යෙදෙන සැටි කියන ලද්දට අනුව සලකා ගත යුතු.

වරක් කියන ලද ෂඩායතනය මෙහි නැවතත් ගන්නා ලද්දේ කරුණු දෙකක් නිසා ය. නාමරූපය ඒවාට හේතු වන බව එක් කරුණකි. මතු කිය යුතු එස්ස වේදනාදි පටිච්චසමුප්පාදංගයන්ට විශේෂයෙන් ෂඩායතනය හේතු වන බව එක් කරුණකි.

තාමරූපයන් නිසා ෂඩායතනය හටගන්තා ආකාරය මෙසේ ය. අණ්ඩජය ජලාබුජය යි කියන මව්කුස උපදනා සත්ත්වයනට පුතිසන්ධිය සමග ම කායායතන මනායතන දෙක පහළ වේ. පුතිසන්ධිය සමග පහළ වූ කුඩා රූප පිණ්ඩය කුමයෙන් වැඩෙත්තට පටන් ගනී. වැඩීම නිසා කල් යාමෙන් ඇස්, කන්, නාසා, දිව යන මේ අවයවයෝ පහළ වෙති. ඒවා පහළ වූ කල්හි Non-commercial distribution

54

ඒ ඒ තැත්වල චක්ඛායතන සෝතායතන ඝාණායතන ජිවිහායතන යන ආයතන සතර පහළ වේ. ඒවාට ස්ථානය වූ ඇස, කණ, නාසය, දිව යන මේවා පහළ නො වී නම් චක්ඛායතනාදියට පහළ විය හැකි බවක් නැති බැවිත්, රූපය ඒ ආයතන සතර ඇතිවීමට හේතුව ය.

කලින් මදුඑ හා ඇට තැත්තා වූ කුඩා කොස් ගැටය වැඩීමෙත් එය තුළ කොස් මදුඑ කොස් ඇට පහළවීම මෙත් ද, කලින් කටුවය මදය කියා කිසිවක් නැති ඇට්ටිගෙඩිය වැඩීමෙත් පොල්කටුව හා පොල් මද පහළ වීම මෙත් ද, පුතිසන්ධිය සමග පහළ වූ රූපයන් වැඩීමෙත් චක්බාදි ආයතන සතර පහළවීම සලකා ගත යුතු ය. පුතිසන්ධිය සමග කායායතනය ඇති වුව ද රූපයන් වැඩෙන කල්හි ඒ වැඩීම අනුව පසුව ශරීරය පුරා බොහෝ කායායතනයෝ පහළ වෙති. ඒ කායායතනයත් පහළ වනුයේ වැඩෙත්තා වූ රූපයන් නිසා ය. එබැවිත් උත්පත්තිය සමග ම කායායතනයක් පහළ වුව ද රූප නිසා කායායතනය පහළ වෙය යි කියන ලදී. සංසේදජ ඕපපාතික සත්ත්වයන්ට වනාහි උත්පත්තිය සමග ම සියලු ම ආයතනයෝ පහළ වෙති. ඉන්පසු නාම රූපයන් නිසා පරම්පරා වශයෙන් ඒවා ජීවත් වන කාලය මුළුල්ලෙහි නැවත නැවත පහළ වේ.

ෂඩායතනයන්ට හේතු භාවයෙන් කියන ලද නාමය නම් දෙපනස් චෛතසිකයෝ ය. විත්ත චෛතසික දෙකින් සිත පුධාන වුව ද යම්කිසි චෛතසික ධර්මයක් වරක් අධික වීයාෳයෙන් අධික වේගයෙන් උත්සන්නත්වයෙන් උපත් කල්හි, ඒ චෛතසිකය නිසා ලකෂ ගණත් සිත් උපදී. සත්ත්වයන්ට හමු වන්නාවූ ඇතැම් අරමුණු නිසා ද, සිදුවන්නා වූ ඇතැම් කරුණු නිසා ද, සමහර විට අධික වීයාෳයෙන් යුක්ත ව බලවත් ව ලෝහය ද උපදී, ද්වේෂය ද උපදී, මානය ද උපදී, ඊර්ෂාාව ද උපදී, මෛනිය ද උපදී, කරුණාව ද උපදී, ශුඛාව ද උපදී, පුඥව ද උපදී, පීතිය ද උපදී, තවත් චෛතසිකයෝ ද උපදිති. රාගය යනු ද ලෝහ චෛතසිකයම ය.

පුරුෂයකු විසින් ශෝහන කාන්තාවක් දුටු කල්හි සමහර විට ඒ කාන්තාව සම්බන්ධයෙන් බලවත් රාගයක් ඇති වේ. Non-commercial distribution වරක් බලවත් ව උපන් ඒ රාගය නිසා ඉන්පසු ඒ පූරුෂයා කෙරෙහි දුටු ස්තිුය සම්බන්ධයෙන් රාග සහගත සිත්, සමහර විට දින ගණතක් මුඑල්ලේ ඇති වේ. සමහරවිට මාස ගණතක්, වර්ෂ ගණතක් මුඑල්ලෙහි ද ඇති වේ. පසුව ඇති වන්නාවූ ඒ සික් රාග සංඛාාත නාමය නිසා ඇති වූ මනායතනයෝ ය. යම්කිසි කරුණක් නිසා වරක් බලවත් ව කෝපය ඇති වුවහොත් ඒ නිසා පසුව සමහරවිට මාස ගණනක්, වර්ෂ ගණනක් ගතවන තුරු ද ද්වේෂ සහගත සිත් පහළ වේ. පසුව පහළ වන්නා වූ ඒ ද්වේෂ සහගත චිත්තයෝ උත්සන්න භාවයෙන් ඇති වූ කෝධ සංඛාාත තාමය නිසා පහළ වන්තා වූ මතායතනයෝ ය. යම්කිසි කරුණක් ගැන වරක් පීතිය බලවත් ව පහළ වුවහොත්, ඉන්පසු ඒ පීතිය නිසා පීතියට හේතු වූ දෙය අරමුණු කොට බොහෝ චිත්තයෝ පහළ වෙති. ඒවා පීති සංඛාාත නාමය නිසා උපදනා මතායකනයෝ ය. මෙසේ උත්සන්න භාවයෙන් පහළ වන්නා වූ සෑම චෛතසිකයක් ම නිසා මනායතනය ඇති වන සැටි සලකා ගත යුතුය.

ගෙයක ඇතුළේ වෙසෙන්නවුන් විසින් පිටත බලන්නාවූ ද, පිටත ඇති වස්තූත් හා පුද්ගලයත් ගෙට ඇතුළු කරගත්තාවූ ද, ඇතුළෙහි වූ දැ බැහැර කරන්නාවූ ද ස්ථානයන්ට **ද්වාරය** යි කියනු ලැබේ. චක්ෂුරාදි ආයතන සය ද පිටත පිහිටි රූප ශබ්දදි අරමුණු ගැනීමට උපකාර වන ස්ථාන වූයෙන් ද්වාරයන් වැනි නිසා ඒවාට ද්වාරයයි ද කියනු ලැබේ. ශරීරය ද්වාර සයක් ඇති ගෙයක් වැනි ය. ශරීරය සැරසී තිබෙන්නේ මේ ආයතන ද්වාර සයෙනි. එය වටිතා කමක් ඇති ඇලුම් කළ යුතු දෙයක් වී තිබෙන්නේ ද ආයතන ද්වාර නිසා ය. ආයතන ද්වාර නැති කල්හි ශරීරය කිුයා විරහිත වන්නේ ය. මේ ආයතනයන් එකිනෙකට සම්බන්ධයක් තැති, වෙත් වෙත් වූ ධර්ම කොටසක් සැටියට තේරුම් තො ගෙත, ශරීරය හා එක් කොට එකම දෙයක් වශයෙන් වරදවා ගැනීම නිසා භූතෝපාදය රූපයන්ගෙන් නිර්මිත වූ මේ ශරීරය මමය -නුඹය - දෙව්යා ය - මිනිසාය කියා ගැනීමෙන් නිවනට යා තො හැකි වන සේ සත්ත්වයන් සසර බැඳ තබන්නා වූ සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇති වේ.

Non-commercial distribution

### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

චක්ඛායතනය නිසා 'මම දකිමි'යි සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇති වේ. සෝතායතනය නිසා 'මම අසමි'යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. ඝාණායතනය නිසා 'මම ආසුාණය කරමි'යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. ජිව්හායතනය නිසා 'මම රස විදිමි'යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. කායායතනය නිසා 'මම සුවදුක් විදිමි'යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. මනායතනය නිසා 'මම දනිමි'යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. ආයතනයන් ආයතන සැටියට දන ගැනීම අපාය බීජය වූ, සංසාර බීජය වූ සත්කාය දෘෂ්ටිය දුරුකර ගැනීමට උපකාර වේ.

## සලායතනපච්චයා ඵස්සෝ

ෂඩායතනය නිසා පහළ වන්නාවූ එස්සය විහංග පාළියේ දක්වෙන්නේ -

"තත්ථ කතමෝ සළායතතපව්වයා ඵස්සෝ? චක්බුසම්ඵස්සෝ, සෝතසම්ඵස්සෝ, ඝාණසම්ඵස්සෝ, ජීවිහාසම්ඵස්සෝ, කායසම්ඵස්සෝ, මනෝසම්ඵස්සෝ, අයං වූව්වති සළායතත පව්වයා ඵස්සෝ" යනුවෙති.

- (1) චක්බුසම්ඵස්සය,
- (2) සෝතසම්ඵස්සය,
- (3) ඝාණසම්ඵස්සය,
- (4) ජිව්හාසම්ඵස්සය,
- (5) කායසම්ඵස්සය,
- (6) මතෝසම්එස්සය,

යන සය ෂඩායතනය නිසා පහළ වන එස්සය යි එයින් දක්විණ. 'තාමරූප පච්චයා සළායතනං' යනුවෙන් ආයතන සයක් පමණක් දක්වන ලද නමුත් ආයතන දෙළොසක් ඇත්තේ ය. එයින් කියන ලද චක්ඛායතනාදි සයට ආධාාත්මිකායතනය යි කියනු ලැබේ. රූපායතනය, සද්දායතනය,ගන්ධායතනය, රසායතනය, ඓාට්ඨබ්බායතනය, ධම්මායතනය යි චක්ඛායතනාදියෙහි ගැටෙන ආයතන සයක් ද වේ. ඒවාට බාහිරායතනය යි කියනු ලැබේ. '**තාමරූප පච්චයා සලායතනං**' යන තත්හි දක්වෙන ආධාාත්මිකායතන පමණක් ම ස්පර්ශය ඇති කිරීමෙහි සමත් තො වේ. ස්පර්ශය හටගන්නේ ආධානත්මිකායතන බාහිරායතන *Non-commercial distribution*  දෙපකෂයේ ම සහයෝගයෙනි. එහෙයින් නිදනවග්ගසංයුක්කයෙහි "**චක්බූං ච පටිච්ච රූපේ ච උප්පප්ජති චක්බූව්ඤ්ඤාණං. තිණේණං සඩගති එස්සෝ**" යි වදරන ලදී. ඇසත් රූපයත් නිසා චක්ෂූර් විඥනය උපදනේය. ඇසය, රූපය, චක්ෂූර්විඥනය යන තිදෙනා ගේ එක්වීම එස්සය ය යනු එහි තේරුම යි. එස්සය ඇති වීමට බාහිරායකනයන් ගේ ද සහයෝගය ලැබිය යුතු බැවින් ස්පර්ශයා ගේ පුතාය සැටියට ආධානත්මිකායතන සයය, බාහිරායතන සයය යන දෙළස ම ගත යුතු ය.

කැටපත්-දිය ආදි ඔපය ඇති වස්තූන්හි ඉදිරියට පැමිණි වස්තුවේ ඡායාව තමන් තුළට ගන්නා ස්වභාවයක් ඇතුවාක් මෙන් වක්බායතනය යි කියන ලද චක්ෂුාපුසාදයෙහි ඉදිරියට පැමිණි වස්තුවේ ඡායාව තමන් තුළට ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය. එයට පුසාදය යි කියනුයේ ද එහෙයිනි. පුසාද යන වචනයේ තේරුම ඔපය යනු යි. ඇසෙහි පිහිටි ඔපය නොහොත් ඇස නමැති ඔපය චක්ෂුාපුසාදය යි. රූපයෙහි මෙන් ම ශබ්දයෙහි ද ඡායාවක් ඇත්තේ ය. එය රූපච්ඡායාව මෙත් ඇසට පෙතෙත දෙයක් තො වේ. සෝතායතනය යි කියනු ලබන ශුෝතු පුසාදයෙහි තමා තුළට ශබ්දව්ඡායාව ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය. සාණ ජීවිතා කායායතනයන්හි ද ගත්ධ රස ස්පර්ශයන් ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේය. මනායතනයෙහි බාහිරායතන සයම ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය.

චක්ෂුංපුසාදයට රූපච්ඡායාවක් වැටීම ඒ වස්තූන් ගේ සැටියට තද ඝට්ටතයකි. ශෝතුපුසාදදියෙහි ශබ්දදීන් ගේ ගැටීම ද එසේ ය. බෙර ඇසත් අතත් දෙක එකට ගැටුණු කල්හි ශබ්දයක් පහළ කරවන ශක්තියක් ඒ දෙක්හි ඇතුවාක් මෙන්ද, ගිනිකූරක් හා ගිනිපෙට්ටියක් එකට ගැටුණු කල්හි ගින්තක් ඇති කරවන ශක්තියක් ඒ දෙක්හි ඇතුවාක් මෙත් ද, ආයතනයන්හි ඔවුනොවුන් එක්වීම් වශයෙන් ගැටුණු කල්හි විඥනයක් පහළ කරවීමේ ශ්ක්තියක් ඇත්තේ ය. චක්ඛායතනයෙහි රූපායතනය පැමිණ ගැටුණු කල්හි චක්ෂුර්විඥනය පහළ වේ. සෝතායතනයෙහි ශබ්දයතනය ගැටුණු කල්හි සෝතවිඤ්ඤාණය පහළ වේ. සාණායතනයෙහි ගන්ධායතනය ගැටුණු කල්හි සුාණ විඥනය *Non-commercial distribution*  පහළ වේ. ජිව්හායතනයෙහි රසායතනය ගැටුණු කල්හි ජිව්භාවිඥනය පහළ වේ. කායායතනයෙහි පොට්ඨබ්බායතනය ගැටුණු කල්හි කායවිඥනය පහළ වේ. මනායතනයෙහි ධම්මායතනය ගැටුණු කල්හි මනෝවිඥනය පහළ වේ. මනායතනයෙහි චක්ඛායතනාදි පස ගැටීමෙන් ද මනෝවිඥනය පහළ වේ.

චක්ඛායතනය, රූපායතනය, චක්ෂුර්විඥන සංඛාාත මතායතනය යන ධර්ම තුන එක් වූ කල්හි **චක්ඛුසම්එස්සය** ඇති වේ. චක්ඛුසම්එස්සය යනු එකිනෙක වෙන් නො කළ හැකි සේ චක්ෂූර් විඥනය හා සැදී, එහි ම අංගයක් ව චක්ඛායතනය ඇසුරු කොට, රූපායතනය අරමුණු කොට උපදනා වූ එක්තරා වෛතසික ධර්මයකි. "තිණ්ණං සංගති එස්සෝ" යි චක්ඛායතන රූපායතන චක්ඛුවිඤ්ඤාණයන් ගේ එක්වීම එස්සය යි වදරා තිබීම පයාීාය කථාවෙකි. එය සෞතුාන්තික දේශනාවේ ස්වහාවයකි. කාරණය ගැත නො සලකා වචනයෙහි පමණක් එල්ලී අර්ථය ගන්නට ගියහොත් එ බඳු කැන්වල දී වැරදීම් සිදු වේ. වචනය අනුව ම සිතා වාඤ්ජනච්ඡායාවට රැවටී එක් වීම් මානුය ම එස්සය යි වරදවා නොගත යුතු ය.

සෝතායතතය සද්දයතතය සෝතවිඤ්ඤාණය යත තුත එක් වූ කල්හි වෙත් තො කළ හැකි සේ සෝත විඤ්ඤාණය හා බැදී, සෝතවිඤ්ඤාණයාගේ අවයවයක් වැනි වී සෝතායතතය ඇසුරු කොට, සද්දයතතය අරමුණු කොට සෝතසම්එස්සය ඇති වේ. සාණසම්එස්සාදි සතර ඇති වන සැටි ද, කියන ලද්දට අනුව තේරුම් ගත යුතු ය. යම් කිසි සත්ත්වයකුට වක්ෂුරාදි ආයතත පහළ වී නිරුපදිතව පැවතුණ හොත් ඒවායේ රූපාදි අරමුණු සැපී විඥත ඇති වී එස්සයන් ද ඇති වීම ඒකාන්තයෙන් සිදුවන්තකි. 'සලායතන පව්වයා එස්සෝ' යි වැළේ එහෙයිනි.

## ඵස්සපච්චයා වේදනා

"තත්ථ කතමා එස්සපච්චයා වේදනා? චක්බු සම්එස්සජා වේදනා, සෝතසම්එස්සජා වේදනා, සාණ සම්එස්සජා වේදනා, ඊව්හාසම්එස්සජා වේදනා, කාය සම්එස්සජා වේදනා, මනෝ-සම්එස්සජා වේදනා, අයං වූච්චති එස්ස පච්චයා වේදනා"

Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

යනුවෙත් විහංගපාළියෙහි චක්බුසම්එස්සජ වේදනා ය, සෝත සම්එස්සජ වේදනා ය, ඝාණසම්එස්සජ වේදනා ය, ජීවිහා සම්එස්සජ වේදනා ය, කායසම්එස්සජ වේදනා ය, මනෝසම්එස්සජ වේදනා ය යන වේදතා සය ස්පර්ශය නිසා හටගත්තා වේදනාව ය යි දක්වන ලදී. රස විදීමේ ආකාරයෙන් වනාහි සුඛ වේදනාවය දුෘඛ වේදනාවය, උපේකෂා වේදනාව ය යි ස්පර්ශය නිසා හටගත්තා වූ වේදනාව තුන් ආකාර වේ.

විඥනය කරණ කොට ගෙන දනගන්නා වූ දේවලට ආරම්මණය යි කියනු ලැබේ. අරමුණුවල හොද බවක් හෝ තරක බවක් හෝ මධාාස්ථ බවක් හෝ ඇත්තේ ය. අරමුණුවල ඇති ඒ ස්වහාව තුනට ආරම්මණරසය යි කියනු ලැබේ. ආරම්මණය අනෙකකි. ආරම්මණරසය අනෙකකි. ඒ දෙක එකක් කොට නො සැලකිය යුතුය. රසය ආරම්මණයේ ගුණ විශේෂයකි. විඥනයෙන් ආරම්මණය දනගනී. එහෙත් එහි රසය විඥනයට නො දනේ. යම් කිසිවක් අරමුණු කොට විඥනය උපදනා කල්හි එය හා සමග ස්පර්ශ වෛතසිකය ද උපදී. ස්පර්ශයෙන් තොර ව කිසිකලෙක විඥනයක් නූපදී. ස්පර්ශය විඥනයට අරමුණ ගැනීමට උපකාර වේ. ස්පර්ශය නිසා ආරම්මණයේ රසය මතු වෙයි. ආරම්මණ රසය මතුකිරීම ස්පර්ශයා ගේ විශේෂ කෘතායකි.

ආරම්මණ රසය මතු කර දෙන්නා වූ ඒ ස්පර්ශ චෛතසිකය යුෂය බැහැර කරනු පිණිස දෙහි ගෙඩියක් දෙඩම් ගෙඩියක් මිරිකන්නා වූ අත මෙන් ද රසය දිවට ලබා දීම සඳහා ආහාරය තළන්නා වූ සුණු කරන්නා වූ දත් පෙළ මෙන් ද දත යුතු ය. ස්පර්ශය ආරම්මණ රසය මතු කරන නමුත් රසය නො දනී. \*ස්පර්ශයෙන් ආරම්මණ රසය මතු කළ කල්හි ඒ රසය ගන්නා වූ විදින්නා වූ ස්වභාවයක් ඇති වේ. මෙහි වේදනාව ය යි කියනු ලබනුයේ ඒ රසය ගන්නා වූ ස්වභාවයට ය. එය විඥන ස්පර්ශ දෙකින් අනා වූ චෛතසික ධර්මයකි. ලෝකයෙහි වේදනාව ය යි කියනුයේ දුකට ය. මෙහි වේදනාව ය යි කියනුයේ සැපය දුකය මධාස්ථභාවය යන තුනට ම ය.

හොඳ අරමුණක හොඳ බව ස්පර්ශයෙන් මතු කළ කල්හි එය ගන්නා වූ විඳින්නා වූ ස්වභාවයට සුඛවේදනාව ය යි ද සෝමනස්ස වේදනාව ය යි ද කියනු ලැබේ. නපුරු බව ඇති අරමුණක නපුරු බව ගන්නා වූ විදින්නා වූ ස්වභාවයට දුඃඛ වේදනාව ය යි ද, දෝමනස්ස වේදනාව ය යි ද කියනු ලැබේ. මධාම අරමුණක මධාම බව ගන්නා වූ විදින්නා වූ ස්වභාවයට අදුක්ඛමසුඛ වේදනාවය යි ද, උපේක්ෂා වේදනාව ය යි ද කියනු ලැබේ. ආරම්මණයන් ගේ නිශ්චිත හොඳ තරක බවක් තැත. කෙනකුට සුන්දර දෙය කෙනකුට නපුරකි. කෙනකුට නපුරු දෙය කෙනකුට සුන්දර දෙයකි. සර්පයාට සැපින්න පරම සුන්දර අරමුණකි. මැඩියාට නම් නපුරකි. කාල දේශ ද්වාරාදි වශයෙන් ද ආරම්මණයන්ගේ ඉටු අනිටු බව කිය යුතු ය.

විඥන - වේදනා දෙක්හි ම බලාබල බව ස්පර්ශයට අනුව සිදු වේ. දුර තිබෙන දෙයක් සම්බන්ධයෙන් ඇති වන්නේ මත්දස්පර්ශයකි. එබැවින් එය දක්නා තැනැත්තාට එය සම්බන්ධයෙන් ඇති වන්නේ ආරම්මණ තත්ත්වාකාරයෙන් ගැනීමට අසමර්ථ වූ දුබල විඥනයකි. ඒ විඥනය සමග උපදිනුයේ ද ආරම්මණ රසය මතා කොට තො ලබත්තා වූ තො විදිත්තාවූ දුබල වේදනාවකි. අරමුණ සියුම් වන කල්හි ද ස්පර්ශය දුබල වීමෙන් දුබල විඥන - වේදනාවෝ උපදිති. යම් කිසි කරුණකින් ස්පර්ශය දුබල වූ කල්හි සුඛ සෝමනස්ස වේදනාවන්ට නිසි ඉටු අරමුණ සම්බන්ධයෙන් ද උපේකුෂා වේදනාවම වේ. දෝමනස්ස වේදනාවට නිසි අනිටු අරමුණු සම්බන්ධයෙන් ද උපේක්ෂා වේදනාව වේ. කවර ආකාරයකින් හෝ ස්පර්ශය ඇති වුව හොත් වේදනාව ඇති වීමට කිසි බාධාවක් නැත. වේදනාවගේ උත්පත්තිය වැළැක්වීමට සමර්ථ බලයක් හෝ පුද්ගලයෙක් ද නැත. ස්පර්ශය ඇති වුවහොත් එයට අනුව වේදතාව ද ඇතිවන්නේම ය. එබැවින් තථාගතයත් වහත්සේ '**එස්සපච්චයා වේදනා'** යනු වදුළ සේක.

# වේදනාපච්චයා තණ්හා

සසර සැරිසරන පෘථග්ජන සක්ක්වයන් විසින් ඉතා ම උසස් කොට සලකන දෙය සුබ වේදනා, සෝමනස්ස වේදනාය යි කියනු ලබන සැපය ය. ඔවුන් සසර තො කලකිරෙන්නේ, මේ මහා දුඃබස්කන්ධය ඔවුනට <u>හළුදා, කොවන්නෝ</u>සා අතර අතර වත් ඇති වන්නා වූ මේ සැපය නිසා ය. අඹු - දරු - නෑ - මිතුරු ආදීන් උතුම් කොට සලකනුයේ ද සැපය ලබාගැනීමට උපකාර වන පුද්ගලයන් නිසා ය. ආහාර පාන වස්තු ගෘහාදිය උතුම් කොට සලකනුයේ ද සැපය ලැබීමට උපකාර වන නිසා ය. උසස් කොට සලකන අඹු දරු ආදීන් නැති ව වස්තූන් නැති ව ඒ සැපය නිකම්ම ලැබේ නම් කිසිවෙක් පුතු කලතුාදීන් උසස් කොට නො සලකන්නාහ, ඔවුන්ට ඇලුම් නො කරන්නා හ. ආහාර පාන මිලමුදල් ආදිය උසස් කොට නො සලකන්නාහ. ඕවාට ඇලුම් නො කරන්නාහ. මෙසේ සත්ත්වයන් ඒ සැපය උසස් කොට සලකන බැවින් එය සඳහා ඔවුන් නොකරන දෙයක් නැත. නො ගන්නා දුකක් නැත.

සත්ත්වයත් විසින් ඉතා ම නපුරු කොට සලකන බිය වන දෙය නම් දුක්ඛ වේදනා, දෝමනස්ස වේදනාය යි කියනු ලබන දුකය. සත්ත්වයෝ යමක් කෙරෙත් නම් ඒ සියල්ල ම කරනුයේ සැප ලැබීම ය, දුක දුරු කර ගැනීම ය යන මේ දෙ කරුණ සඳහා ය. වේදයිත සුඛය උතුම් කාට ගන්නා වූ පෘථග්ජනයාහට ඉෂ්ට රූපාදීන් ගේ ස්පර්ශයෙන් සුඛ වේදනාව හෝ සෝමනස්ස වේදනාව හෝ ඇති වූ කල්හි "බොහෝ සැපය, බොහෝ පුණිත ය, ඉතා හොඳ ය" යනාදීත් සුඛ සෝමනස්ස වේදනා පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ඇති වේ.

අතිෂ්ටාරම්මණයන්ගේ ස්පර්ශයෙන් දුෘඛ දෞම්නසා වේදනාවන් ඇති වී එයින් පීඩිත කල්හි "සුවය ඕනෑ ය, සුවය ඕනෑ ය, සුවය කෙසේ ලබමි ද" යි සුවය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ඇති වේ. දුෘඛයෙන් පීඩිත සත්ත්වයා හට සැපයක් නුවූයේ ද උපේකා වේදනාව මුත් ඇති වුවහොත් "මෙයත් ඇත, මෙයත් සැනසිල්ලෙක, මෙයත් සැපයකැ" යි උපේකා වේදනා පිළිබඳ ව ද තෘෂ්ණාව උපදී. මෙසේ සුඛදුෘඛෝපේකා සංඛාහත නිවිධ වේදනාව ම නිසා තෘෂ්ණාව උපදනා බැවිත් තථාගතයන් වහන්සේ "වේදතා පව්වයා තණ්හා" යි වේදනාව නිසා තෘෂ්ණාව උපදීය යි වදළ සේක. වේදනා පුකායෙන් හටගත්තා වූ තෘෂ්ණාව කවරෙක් ද යන බව දක්වීම පිණිස විභංගපාළියෙහි ලෙසේ විසුලු ලෝකා

62

# ''තත්ථ කතමා වේදනාපච්චයා තණ්හා? රූප තණ්හා සද්දතණ්හා ගත්ධතණ්හා රසතණ්හා පොට්ඨබ්බ තණ්හා ධම්මතණ්හා. අයං වූච්චති වේදනා පච්චයා තණ්හා."

''රූප තෘෂ්ණාවය, ශබ්ද තෘෂ්ණාවය, ගත්ධ තෘෂ්ණාවය, රස තෘෂ්ණාවය, ස්පුෂ්ටවා තෘෂ්ණාවය, ධර්ම තෘෂ්ණාවය යන මේ වේදතා පුතායෙත් හටගත්තා තෘෂ්ණාව ය'' යි එයිත් දක්වේ.

චක්ඛායතන මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන රූපය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව රූපතෘෂ්ණාව ය. සෝතායතන මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන ශබ්දය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ශබ්ද තෘෂ්ණාව ය. ඝාණායතන මනායතන දෙක්හි ස්පශී වන ගන්ධය පිළිබඳ වූ තෘෂ්ණාව ගන්ධ තෘෂ්ණාව ය. ජීවිහායතන මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන රසය පිළිබඳවූ තෘෂ්ණාව රස තෘෂ්ණාවය. කායායතන, මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන ස්පුෂ්ටවාය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ස්පුෂ්ටවා තෘෂ්ණාව ය. මනායතනයෙහි පමණක් ස්පර්ශ වන ධම්මාරම්මණය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ධර්ම තෘෂ්ණාව ය.

වේදනාව නිසා සවැදෑරුම් තෘෂ්ණාව ඇති වන වැඩෙන සැටි **මෙසේ දත යුතුය**. ඉතා උස් තො වූ ඉතා මිටි තො වූ ඉතා කඑ නො වූ ඉතා සුදු නො වූ ඉතා ස්ථුල නො වූ ඉතා කෘශ නො වූ මතා හැඩහුරුකම ඇත්තා වූ තරුණ වියෙහි වූ කාන්තාවකගේ ශරීරයෙහි, දුටුවන් ගේ සිත් නෙත් පිනවන්නා වූ ඇදගන්නා වූ පුබෝධ කරන්නා වූ සිත් නෙත්වලට සුව එළවන්නා වූ කාමුක පුරුෂයන්ගේ සිත් අවුල් කරන්නා වූ එක්තරා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය. එයට රූපරසය ය යි කියනු ලැබේ. ඒ කාන්තාව පුරුෂයකු ගේ නෙතට හමුවන කල්හි ඒ පුරුෂයා කෙරෙහි චක්බු සම්එස්සය හා මනෝ සම්ඵස්සය ඇති වේ. ඒ ස්පශ්යෙන් පුරුෂයා ගේ සිකට කාන්තාව ගේ රූප රසය මතුකර දෙනු ලැබේ. ඒ හේතුවෙන් පුරුෂයා ගේ සන්තානයෙහි ''මේ කාන්තාව බොහොම හොඳය, බොහොම ලස්සන ය'' යි රූප රසය ගත්තා වූ විදින්තා වූ වේදනාව ඇති වේ. ඒ වේදනාව නිසා පුරුෂයා ගේ සිත පිනා යේ. හිරු රැස් පහස ලත් පද්මයක් සේ පුබෝධ වේ. සිතට අනුව ඔහු ගේ මුහුණ ද පුබෝධ වේ. පැහැපත් වේ. එබැවිත් පුරුෂයාට ඒ Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

වේදනාව ඉතා අගය ඇති දෙයකි. ඉතා රස ඇති දෙයකි. ඉතා මිහිරි දෙයකි. එබැවිත් ඒ පුරුෂයාට ''බොහො ම සැප ය, බොහො ම හොඳ ය, බොහො ම මිහිරිය" යි වේදනාව පිළිබඳ තෘෂ්ණාවක් ඇති වේ.

වේදනාව එක්තරා ධර්මයකි. එබැවිත් වේදනාව සම්බත්ධයෙන් උපදනා වූ තෘෂ්ණාවට ධර්මතෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ. මිහිරි වූ ඒ සෝමතස්ස වේදනාව ඇති වූයේ කාන්තාවක ගේ රූප රසය තිසා ය. එබැවිත් මිහිරි වූ ඒ සෝමතස්ස වේදතාවට හේතු වන රූප රසය පිළිබඳව ද "බොහො ම ලස්සත ය, බොහො ම හොඳ ය" කියා තෘෂ්ණාව ඇති වේ. රූප රසය නිසා හටගත්තා වූ ඒ තෘෂ්ණාවට රූප තෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ.

ගිනිකූරක හටගත්තා වූ කුඩා ගිනි පුපුර වියළි කොළ ගොඩකට පිදුරු ගොඩකට පැමිණ මහ ගිනි කඳක් වන්නාක් මෙන් රූප රසය නිසා වරක් හටගත්තා වූ ඒ තෘෂ්ණාව රූප රසය හා සම්බන්ධ ඒ ඒ දෙයට පැමිණ මහා තෘෂ්ණා ස්කන්ධයක් වේ. ඒ මෙසේය :–

රූප රසයට ඇලුම් කරන තැනැත්තේ, ඒ රූප රසය නිසා රූපරසය ඇති වස්තුව වූ ඒ ස්තී ශරීරයට, 'මේ ස්තිය බොහොම ලස්සනය, බොහොම හොදය, බොහොම ළියංකරය' යි ඇලුම් කරයි. ශරීරය පිළිබඳ ඇල්ම නිසා ඒ ශරීරය සරසන්නා වූ වස්තුාහරණ සුවද විලවුන් ආදිය ගැන ඇල්ම ඇති වේ. ඒ ස්තිය තමා අයක් කර ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. ඉන්පසු ඇගේ දෙනීන් පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ඇති වේ. ඇය පෝෂණය කිරීමට වුවමතා අාහාර පාන ඇද පුටු මේස යාන වාහතාදිය පිළිබද තෘෂ්ණාව ඇති වේ. ඉඩකඩම් ගෙවල් පිළිබද තෘෂ්ණාව ඇති වේ. උවමතා දැ බො ගැනීමට තිබිය යුතු මිල මුදල් පිළිබදව තෘෂ්ණාව ඇති වේ. මෙසේ ඒ රූපතෘෂ්ණාව එකින් එකට පැමිණෙමින් මහා තෘෂ්ණාස්කත්ධයක් වන්නේ ය. ඒ තෘෂ්ණාව රූප ශබ්දදීන් අතුරෙන් කවරකට පැමිණ වැඩුනේ වී නමුත් රූපරසය මුල් කොට ඇති බැවිත් එයට රූපතෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ.

Non-commercial distribution

64

මේ තෘෂ්ණාස්කත්ධයෙන් දීර්ඝ කාලයක් පුද්ගලයා දවනු තවනු ලැබේ. මේ කියන ලදුයේ ස්තී රූපයක් සම්බන්ධයෙන් තෘෂ්ණාව ඇති වන ආකාරය යි. මෙසේ රූපතෘෂ්ණාව උපදිනුයේ ස්තී රූපය සම්බන්ධයෙන් පමණක් නොවේ. රූප රසය ඇත්තා වූ පණ ඇති තැති වස්තූහු ලෝකයෙහි ඉතා බොහෝය. රූපරසය ආස්වාදනය කරන වේදතාව ඇති වුවහොත් කවර රූපයක් සම්බන්ධයෙන් වුව ද රූපතෘෂ්ණාව ඇති වී වැඩෙන්නේ ය. ඒවා ඈත් වී වැඩෙන සැටි එකින් එක කියතහොත් කෙළවරක් දකීම දුෂ්කරය. කියන ලද්ද අනුව නො කී රූපයන් සම්බන්ධයෙන් තෘෂ්ණාව ඉපද වැඩෙන සැටි සලකා ගත යුතු ය.

ශබ්දයන්හි ඇත්තා වූ මිහිරි බව ශබ්ද රසය යි. තරුණ තරුණියන් ගේ හඩෙහි ද, ළමා හඩෙහි ද, තුයාී භාණ්ඩයන් ගේ හඩෙහි ද එය වඩාත් ඇත්තේ ය. ගන්ධයන්හි ඇති මිහිරි බව ගන්ධ රසය යි. ආහාර පානයන්හි ඇති පැණි රස - තික්ත රස - ලුණු රස - ඇඹුල් රස - කසට රස - කටුක රස යන මේවායේ ඇති මතෝඥ භාවය රස රසය යි. ශරීරයෙහි සැපෙන තද බව -මොළොක් බව - සිහිත් බව - මහත් බව - සිසිල් බව - උණුසුම් බව යන ආදියෙහි ඇත්තා වූ පියංකර ස්වභාවය ස්පුෂ්ටවා රසය යි. ශබ්ද රසාදි මේ රස සතර නිසා ශබ්දතෘෂ්ණාදි තෘෂ්ණා සතර ඉපදී මහ ගිනි කළු සේ වැඩී සත්ත්වසන්තානය දවන තවන ආකාරය රූපතෘෂ්ණාව සම්බන්ධයෙන් කී කරුණු අනුව සලකා ගත යුතුය. දීර්ඝ වන බැවින් මෙහි තො දක්වනු ලැබේ.

රූප - ශබ්ද - ගත්ධ - රස - ස්පුෂ්ටවා යන පසෙන් අනා වූ සියල්ලට ම කියන සාමානා තාමය '**ධම**' යනු යි. එකිනෙක වෙන් වශයෙන් කියන හොත් ධර්ම බොහෝ ය. අනේක පුභේද වූ ඒ ධර්මයන් කෙරෙහි ද අනේකාකාර මනෝඥ ස්වභාවයෝ වෙති. සාමානායෙන් ඒ සියල්ලට ම ධර්ම රසයයි කියනු ලැබේ. ධර්ම රසය විදින වේදනාව නිසා ධර්ම රසය සම්බන්ධයෙන් හටගන්නා වූ තෘෂ්ණාවට ධර්ම තෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ.

ජීවිතය, චක්ෂුරාදි ඉන්දිය, ශරීර ශක්තිය, කීමෙහි දඤ බව, වැඩ කිරීමෙහි දඤ බව, වීයෳීය, නිර්හීත බව, ශූර බව, නුවණ, Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

කරුණාව, මෛතිය, ශුද්ධාව, පවට ලජ්ජාව, පවට බිය, ලෝහය, දෘෂ්ටිය, මානය, ද්වේෂය, පුාණඝාතය, අදත්තාදනය, කාමම්ථාාවාරය, මෘෂාවාදය, සුරාපානය, දනය, ශීලය, භාවනාව, සමාධිය යන මේවා තෘෂ්ණාවට හේතුවන ධර්මරසය ඇත්තා වූ අරමුණුවලින් සමහරෙකි. මේවායින් එක එකක් නිසා ධර්ම තෘෂ්ණාව ඇති වී වැඩෙන සැටි දක්වන්තට ගිය හොත් ගුත්ථය ඉතා දීර්ඝ වන බැවින් කුමය තේරුම් ගත හැකි වනු පිණිස කරුණු දෙක තුනක් නිසා ධර්ම තෘෂ්ණාව ඇති වන සැටි පමණක් මෙහි දක්වනු ලැබේ.

යම් කිසි පිය කෙනකුට වියාීවත් දරුවෙක් ඇත්තේ ය. වියාීය අර්ථදයක එක්තරා ධර්මයකි. එබැවිත් පුතා ගේ වියාීය අරමුණු වන කල්හි පියා ගේ සිතෙහි පුබෝධයක් සුබස්වභාවයක් පීතියක් ඇති වේ. පුතා ගේ වියාීයෙහි ඇති පියා ගේ සිත පුබෝධ කළ හැකි පීතිමත් කළ හැකි ස්වභාවය වියාී සංඛාාත ධර්මයා ගේ රසය යි. පුතුයාගේ වියාීය පියා ගේ සිතට අරමුණු වන කල්හි ඇතිවත්තා වූ ස්පර්ශයෙන් වියාී සංඛාාත ධර්මයා ගේ රසය මතු වෙයි. ඒ හේතුවෙත් 'මේ වියාීය බොහො ම හොද ය, බොහොම උතුමය' යි ඒ රසය විදින්තා වූ සෝමනස්ස වේදනාව පහළ වේ. ඒ වේදනාව නිසා පුතුයා ගේ ව්යාීය ඉතා යහපතැ යි කෘෂ්ණාව හටගත්තේ ය. පළමුකොට ව්යාීය සම්බන්ධයෙන් හටගත්තා වූ ඒ තෘෂ්ණාව 'මගේ පුතා බොහොම හොදය' යි පුතුයා ගේ සම්පූර්ණ පඤ්චස්කන්ධයට පැමිණ මහත් වෙයි. පුතුයා හට වුවමනා තවත් නොයෙක් දෙයට පැමිණ තවත් මහත් වෙයි.

පේමය යනු ලෝහයට ම නමෙකි. තරුණියක් තරුණයකුට පේම කරයි. පේමය යි කියන ලෝහය තරුණයා ගේ සික්හි ස්පර්ශ වූ කල්හි එහි ඇති ඉෂ්ටාකාරය වූ ධර්මරසය විදින සෝමනස්ස වේදනාව තරුණයා කෙරෙහි ඇති වෙයි. ඒ සෝමනස්සය නිසා තරුණයා ගේ සන්තානයෙහි ඒ පේමය ගැන තෘෂ්ණාවක් ඇති වෙයි. ඉක්බිති "මැය මාහට පේම කරන්නියකැ" යි ඇගේ පඤ්චස්කන්ධයට ම ඒ තෘෂ්ණාව පැමිණ මහත් වෙයි. ඉන්පසු ඒ ස්තිය සතුටු කරවීමට උවමනා නොයෙක් දෙයට පැමිණ ඒ තෘෂ්ණා නමැති වෘක්ෂය අතුපතරින් වැඩේ. මෙසේ කෙනකු ගේ සන්තානයෙහි හටගත් ලෝහය නිසා තවත් කෙනකුගේ සත්තානයෙහි තෘෂ්ණා ස්කත්ධයක් පහළ වේ. සමහර විට තමා තුළ හටගත්තා වූ එක් තෘෂ්ණාවක් අරමුණු කොට ද එසේම තෘෂ්ණා ස්කන්ධයක් පහළ වේ.

යම් කිසිවෙක් ඇතකු සිංහයකු වාාාසුයකු වැනි නපුරු සතකු මරයි. පසු ව ඔහුට 'මහ සපත් කමක් කෙළෙමි' යි පුාණඝාතයේ රසය විදින සෝමනස්ස වේදනාවක් ඇති වේ. ඉක්බිති පුාණසාතය නමැති තමා කළ දස්කම පිළිබඳ ව තෘෂ්ණාව හටගනී. පසුව එය මානාදියට ද එක් වී මහත් වේ. තමන් ගේ සේවකයන් දරුවන් ආදීන් ගෙන් කෙනකු එබදු කිුයාවක් කළ අවස්ථාවල දී අනුන් කළ පුාණඝාතය නිසා ද තෘෂ්ණා ස්කන්ධයක් ඇති වේ. නො කියන ලද කරුණු සම්බන්ධයෙන් ද ධර්ම කෘෂ්ණාව ඇති වී වැඩෙන සැටි කල්පනා කළ යුතු. මේ සවැදෑරුම් තෘෂ්ණාවන් අතුරෙන් එක එකක් කාම තෘෂ්ණාව ය, හව තෘෂ්ණාව ය, විහව තෘෂ්ණාව ය යි තුන් ආකාර වන බව ද දක්වා තිබේ.

# තණ්හාපච්චයා උපාදනං

"තත්ථ කතමං තණ්හාපච්චයා උපාදනං? කාමුපාදනං, දිට්ඨුපාදනං, සීලබ්බතුපාදනං, අත්තවාදූපාදනං ඉදං වූව්වති තණ්හාපච්චයා උපාදතං" යනුවෙන් කාමුපාදනය, දිට්ඨුපාදනය, සීලබ්බතුපාදනය, අත්තවාදුපාදනය යන සතර; තෘෂ්ණා හේතුවෙන් හටගන්නා උපාදනය යි පුකාශිත ය.

ආදන යන වචනයේ කේරුම ගැනීම යනු යි. සර්පයකු විසින් මැඩියකු ගන්නාක් මෙන් ද, කබරගොයකු විසින් සර්පයකු ගන්නාක් මෙන් ද ලෙහෙසියෙන් නො හරින පරිද්දෙන් කදින් ගැනීමට උපාදනය යි කියනු ලැබේ. සිත්හි හටගන්නා යම් ධර්මයක් තෙමේ අරමුණ එසේ තදින් ගැනීම කෙරේද, ඒ ධර්මයට ද උපාදනය යි කියනු ලැබේ. මෙහි උපාදනය යි කියනුයේ අරමුණ එසේ තදින් ගැනීම කරන චෛතසික ධර්මයන්ට ය. ඔවුහු කියන ලද සතර දෙන ය. සංක්ෂේපයෙන් කියන හොත් උපාදන යනු තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි යන ධර්ම දෙක ය. Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

කාමුපාදනය කවරේ දයි කොටින් කියත හොත් පිය කරන්නා වූ අඹු – දරු – නෑ – මිතුරු ආදි පුද්ගලයන් හා ඇත් – අස් – ගව – ආහාර – පාන – ගෙවල් – වස්නු – රන් – රිදී – මුතු – මැණික් - කෙත් - වතු - මිල - මුදල් ආදි පණ ඇති තැති වස්තූන් ද ඕනෑම ය කියා තදින් ගන්නා වූ ද, අයත් කරගන්නා වූ ද, මිදවීමට පහසු නො වූ නැවත නැවත ඇති වීමෙන් කල් පැවතීමෙන් වැඩුනා වූ ද ලෝභය කාමුපාදන ය යි කිය යුතු ය.

"කාම" යන වචනයෙන් කැමති විය යුතු වස්තුය, ඒවාට කැමති වන්නා වූ තෘෂ්ණාවය යන අර්ථ දෙක ම ලැබෙන්නේ ය. 'කාම' යන වචනයේ අර්ථය කැමති විය යුතු – ඇලුම් කළ යුතු දෙය ය යි ගන්නා කල්හි, කැමති විය යුතු වස්තු වූ කාමය තදින් ගන්නා වූ ධර්මය කාමුපාදන නම් වේ. 'කාම' යන වචනයෙන් ඇලුම් කරන තෘෂ්ණාවය යන අර්ථය ගන්නා කල්හි තෘෂ්ණා සංඛාාත තදින් ගැනීම හෙවත් තදින් ගැනීම කරන තෘෂ්ණාව **කාමූපාදන** නම් වේ.

ඇටයෙන් පැළ වූ සැටියේ ම ගස ඉතා දුබලය. එය පහසුවෙන් තැසිය හැකි ය. තිබෙන තැතින් පහ කළ හැකි ය. වර්ෂ ගණනක් ගතවීමෙන් ඒ පැළය විශාල පුදේශයක් වසා සිටින අතු පතර ඇති පොළොවේ බොහෝ යටට කා වැදුණු බොහෝ දුර පැතිර ගිය බොහෝ ලොකු කුඩා මුල් ඇති, අලියකු විසින් ද නො සෙල්ව්ය හැකි ලෙහෙසියෙන් නො නැසිය හැකි ලෙහෙසියෙන් කිබෙන තැනින් නො පහ කළ හැකි මහ ගසක් වන්නේ ය. එකල්හි එය පැළයක් නො වේ. එමෙන් යම් කිසි අරමුණෙක පුථම කොට දුබල තෘෂ්ණාවක් උපදී. එය මහ ගසක් නොවී තැසී යන පැළයක් මෙන් සමහර විට ඉබේම ද දුරුවන්නේ ය.දුරු කිරීමට උත්සාහ කළහොත් පහසුවෙන් ම දුරු කළ හැකි වන්නේ ය. මුලදීම දුරු නො වී ඒ අරමුණෙහි නැවත නැවත ඒ තෘෂ්ණාව උපදින්නට පටන් ගත හොත් නැවත නැවත ඉපදීම් වශයෙන් පරණ වුව හොත් පැළය සේම වැඩී අන්තිමේ දී ලෙහෙසියෙන් නො නැසෙන දුරළීමට අතිශයින් දුෂ්කර වූ බලවත් තෘෂ්ණාවක් වන්නේ ය. බලවත් වූ ඒ තෘෂ්ණාවට **කාමුපාදනය** යි කියනු ලැබේ. Non-commercial distribution

#### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

උපාදනත්වයට පැමිණි කෘෂ්ණාවක් දුරු කරවීම බුදු වරයකුට වුව ද පහසු තැත. තමත් වහත්සේ ගේ සස්තෙහි පැවිදි වූ **නත්ද** කුමාරයන් ගේ තෘෂ්ණාව දුරු කරවීමට හා පන්සියයක් **ශාකෘ-කෝලිය** කුමාර වරුන් ගේ තෘෂ්ණාව දුරු කරවීමටත් තථාගතයන් වහත්සේට බොහෝ වෙහෙසෙන්නට සිදු වූයේ එහෙයිනි. වැඩුණු තෘෂ්ණාව ය, තො වැඩුණු තෘෂ්ණාව ය යන දෙක ධර්ම වශයෙන් සම වුව ද, පැළය හා මහ ගස මෙත් එකිතෙකට තත්ත්වයෙන් ඉතා වෙනස්ය. යම්කිසි අරමුණක නැවත තැවත තෘෂ්ණාව උපන හොත් එය වැඩී බලවත් වීම ඒකාන්තයෙන් ම සිදු වන්නකි.

යම්කිසි හාණ්ඩයක් පුථමයෙන් දුටු කල්හි එය හොඳ ය ලස්සනය යි පළමුකොට තෘෂ්ණාව උපදී. එය නැවත නැවතත් උපදනා කල්හි ඒ බඩුව තමන් අයිති දෙයක් කර ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. අයිති කරගත් පසු නැවත අනාායකුට අයත් නො වන සැටියට, නො නැසෙන සැටියට, ආරක්ෂා කිරීමේ ආශාව ඇති වේ. මෙසේ තෘෂ්ණාව කුමයෙන් වැඩීමට පැමිණේ. ස්තී පුරුෂයන් සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද ඇතැම් ආාහාරයන් සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, මක්සා මාංශ සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, මදායන් සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, මෛථුනය සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, සූදුව සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, මිල මුදල් සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද කෘෂ්ණාව, විශේෂයෙන් ම වැඩී උපාදනක්වයට පැමිණෙන්නේ ය. '**වේදනාපච්චයා තණ්හා'** යන කන්හි දක්වෙනුයේ නො වැඩුණු දුබල කණ්හාව ය. "**තණ්හා පව්වයා උපාදනං**" යන මෙහි ගැනෙනුයේ වැඩීමෙන් බලවත් වූ තෘෂ්ණාව ය. රූපාදි ආරම්මණ විෂයෙහි වේදනා පුතායෙන් තෘෂ්ණාව නූපන හොත් උපාදන නම් වූ දෘඪතෘෂ්ණාව නූපදනේ ය. එය උපදිනුයේ පළමු දුබල කෘෂ්ණාව උපන හොත් පමණෙකි. කෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය වේ ය යි වදළේ එහෙයිනි.

දිට්ඨුපාදන - සීලබ්බතුපාදන -අත්තවාදුපාදන යන තුන ගත්තා ආකාරයන් ගේ වශයෙන් තුනක් වතු දු ධර්ම වශයෙන් එකක් වූ දෘෂ්ටිය ම ය. දකීමට - දනීමට - පිළිගැනීමට දිට්ඨීය යි කියනු ලැබේ. එය ද සම්මාදිට්ඨී - මිව්ඡාදිට්ඨීය යි දෙවදෑරුම් වේ. යම් කිසිවක ඇති සැටිය - සිදුවන සැටිය - නිවැරදි ව දකීම සම්මාදිට්ඨිය යි. යම් කිසිවක් ඇති සැටියෙන් අනාාකාරයකට දකීම හා යම්කිසි හේතුවකින් සිදු වන්නක් එයින් අනා හේතුවකින් සිදුවන සැටියට හෝ ඉබේ ම සිදුවන සැටියට හෝ දකීමත්, නැති දෙයක් ඇති සැටියට දකීමත්, ඇති දෙයක් නැති සැටියට දකී මත් මිථාා දෘෂ්ටිය යි.අකුශල කථා විෂයෙහි මිථාාදෘෂ්ටිය දක්වීමට නොයෙක් විට දිට්ඨී යන්න පමණක්ම ද යොදනු ලැබේ. දිට්ඨුපාදන යනු ද එ බදු තැනකි. දිට්ඨී උපාදනාදි උපාදන තුන විස්තර කිරීමේ දී අන්තිම උපාදනය වූ අත්තවාදුපාදනයේ පටන් විස්තර කළ කල්හි අවබෝධ කර ගැනීම පහසු ය. එබැවින් එසේ කරනු ලැබේ.

වැරදි හැහීම නිසා සකා වශයෙන් නැක්තා වූ මම ය කියා දෙයක් ඇති සැටියට ගෙන "මම ය, මම ය" යි කථා කෙරෙත් ද, ඒ මම ය යි කියනු ලබන දෙය ඇති සැටියට තදින් ගැනීම, නො හොත් තදින් ගත්තා ස්වභාවය **අත්තවාදූපාදනය** යි. සැපදුක් විදිමිත් සිතමින් කියමිත් වැඩ කරමින් සිත කය දෙකට අධිපතිකම් කරමිත් එක් එක් සත්තානයක් පාසා පවත්තාවූ පුධාන දෙයකට ලෝකයෙහි ආත්මය යි කියනු ලැබේ. ඒ ඒ තැනැත්තා විසින් එයට කියනුයේ මම ය කියා ය. කෙනකු විසින් මම ය යි කියන දෙයට අනායයෝ තුඹ ය යි ද, තමුසේ ය යි ද, අප්පුහාමි රාළභාමි ය යි ද, හාමුදුරුවෝ ය යි ද, ජේමස් අප්පු, ජුවානිස් අප්පු, කරෝලිස් අප්පුය යි ද, මව ය, පියා ය, සහෝදරයා ය, සහෝදරිය යි ද සමහර විට මුදලිතුමා මුහන්දිරම් තුමා රජතුමා ය යි ද කියති.

නුඹ - තමුසේ - අප්පුහාමි - රාළහාමි යනාදි වචන වලින් කියැවෙන දෙය හා මමය යන වචනයෙන් කියැවෙන දෙය එකක් ම බව දත යුතු. මමය යන වචනයෙන් කියැවෙන, ආත්මය කියවෙන වචන පමණ, අන් කිසි ම අර්ථයක් කියවෙන වචන කිසිම භාෂාවක තැත. ඒ අර්ථය දක්වීමට භාෂාවල එපමණ මහත් රාශියක් වචන ඇත්තේ ලෝකයා විසින් එය අන් හැම දෙයට ම වඩා උසස් කොට පුධාන කොට ගන්නා බැවිනි. ඒ ආත්මය මම ය නුඹ ය යනාදීන් කොතෙක් මහත්කොට - කොතෙක් උසස් කොට ගන්නා ලද්දක් වුවද එය මිනිසුන් ගේ සිත්වල මිස සතා වශයෙන් ඇතියක් නම් තො වේ. එය කල්පනා මානුයක් මිස, සතා වශයෙන් ඇතියක් නොවන බව, ලෙහෙසියෙන් තේරුම්ගත නො හැක්කේ ද, ආත්මයක් ඇතය යන හැහීම උපාදනයක් වී තිබෙන හෙයිනි.

නුඹ ය – මම ය යනාදි වචනවලින් කියවෙන ආක්මය සතා වශයෙන් තො ලැබෙන්නක් බව දත හැකි වනුයේ, නුඹ සේ මම සේ සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් සේ පෙනෙන, නාම රුප ධර්ම සමූහයන් මැනවින් බෙද ඒවා ඇති වන නැති වන සැටිද බැලීමෙනි. ගහක් ඇති සැටියට ලෝකයා සලකති. ඒ ගහ කුමක්ද? ජලය ගහ නම් කළයේ වතුර ද ගහ විය යුතුය. ජලය ගලායන බිම ගහ නම් ජලය තැති කල්හි ද ඒ බිම ගහ විය යුතු ය. එසේ ද තො වේ. එගොඩ ඉවුර හෝ මෙගොඩ ඉවුර හෝ ගහ යයි කියන හොත් ජලය නැති බිමත් ගහ විය යුතු වේ. ජලයත් ගලායන බිමත් ඉවුරු දෙකත් හැර ගහක් ද නැත. මෙසේ වෙන්කර බලන කල්හි ගහ නො ලැබෙන්නේ, එය මිනිසුන් ගේ සිත්හි මිස අන් තැනක සතා වශයෙන් නැති බැවිනි.

ගහ මෙත් ම මමය - නුඹය යනාදීත් සලකන දෙය වූ ආත්මය ද, සතා වශයෙන් තො ලැබෙන්නක් බැවින්, ආත්ම වශයෙන් සලකන නාමරූප ධර්ම සමූහයක් බෙද බැලූ කල්හි නැති වන්නේ ය. අතුරුදහන් වන්නේ ය. ඒවායේ ඉපදීම් බිදීම් දෙක ගැන පරීකෂා කළ හොත් වඩාත් කාරණය පැහැදිලි වන්නේ ය.

බැලීම - ඇසීම - කෑම - බීම - කථාකිරීම යනාදිය සිදු කරත ක්රිතෘ කෙතකු ඇති විය යුතු ය. 'ආත්මය ඒ කර්තෘය' යනු බොහෝ දෙනා ගේ හැහීම ය. ඒ හැහීම ඇති වන්නේ බැලීම් ඇසීම් ආදිය සිදු වන සැටි නො දනීම නිසා ය. මෙය තේරුම් ගැනීමට ඒවා සිදු වන සැටිය ගැන කල්පනා කළ යුතු ය. බෙරයට අතින් ගසන කල ගැසීමට අනුව කුඩා වූ හෝ මහත් වූ හෝ හඩක් නැහේ. ගැසිය හැකි බව මිස හඬ නංවන ශක්තියක් අතට නැත. පහර ඉසිලීමේ ශක්තිය මිස හඩ නැහිය හැකි ශක්තියක් හෝ හඩ් නැභීමේ අදහසක් හෝ බෙරයෙහි ද නැත. ඒ හඩ බෙරයත් අතත් දෙකේ ගැටීම නිසා තෙමේ ම හටගත් දෙයකි. එහෙත් බෙරය හඩ නගති යි ලෝකයා සිතති. එමෙන් ඇසෙහි රූපච්ඡායා ගැටුණ කල්හි ඒ හේතුවෙන් ගැටුණු රූපයාගේ ආකාරය ගන්නා විඥනයක් පහළ

#### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

වේ. එයින් ඒ රූපය දනෙයි. පෙනීම ය යි කියනුයේ ද ඒ විඥනය පහළ වීමට ය. බෙර හඩ එකෙණෙහි නැති වත්තාක් මෙන් දකීම නම් වූ ඒ විඥනය එකෙණෙහි ම නිරුද්ධ වත්තේ ය.

ඇසට බැලීමේ අදහසක් හෝ බැලිය හැකි ශක්තියක් හෝ තැත. ඇස බලන්නේ ද තැත. දකීමය යි කියන විඥනයට ද ඇසෙහි රූප නො ගැටුණ හොත් ඉපදිය හැකි ශක්තියක් තැත. ඒ දකීම නම් ඇසත් රූපත් අතර සිදු වන ගැටීම නිසා ඉබේ ම සිදු වන්නකි. මේ සිදුවීමේ ආකාරය නොදනීම නිසා, "මම බලම් ය, මම දකිම් ය" යන හැහීම ඇති වේ. දක්නා විඥනය පහළ වනුයේ ද ගැටීම සිදු වන සැටියට ය. වඩා දුර නො වූ ද වඩා ළං නො වූ ද තැනෙක තිබෙත, වඩාම කුඩා නො වූ ද රූපයක් ඇසෙහි ගැටුණ හොත් ඒ වස්තුවේ ආකාරය ඉතා හොඳින් ගන්නා වූ බලවත් වූ විඥනයක් පහළ වේ. ආලෝකය මඳ වුවහොත් ඒ ඒ පමණට දුබල වූ පෙනීමක් වේ. දුර වන කල්හි ද එසේම ය. අරමුණ ඉතා දුර වී නම් පෙනීම වනුයේ ඒ වස්තුවේ නියම ආකාරයට බොහෝ වෙනස් ආකාරයකිනි. අහසේ දුර තිබෙන ඉර හඳ තරුවල සැබෑ තත්ත්වය නො දත හැක්කේ එහෙයිනි.

අභාන්තරයෙහි බැලීම් කරන, බැලිය හැකි ශක්තියක් ඇති, මම ය කියා කෙනකු හෙවත් ආත්මය කියා දෙයක් ඇති නම් සෑම කල්හි ම ඒ ආත්මයට ඒ ඒ වස්තූන් ඇති සැටියට ම බැලිය හැකි විය යුතු ය. එසේ නොහැකි වනුයේ, ඇසේ හොඳ නොහොඳ බවේ සැටියටත්, ආලෝකයේ අඩු වැඩි කමේ සැටියටත් වස්තුව දුර වීම ළං වීම් දෙකේ සැටියටත් නොයෙක් ආකාරයෙන් සිදු වන්නා වූ එය, ඉබේ ම සිදුවන්නක් මිස කෙනකු විසින් කරන්නක් නො වන බැවිනි. ඇසීම සිතීම කථා කිරීම වැඩ කිරීම යනාදිය සිදු වන්නේ ද පෙනීම සිදු වන ලෙස කරන කෙනකු නැතිවම ය. කරුණු මෙසේ හෙයින් පෘථග්ජන ලෝකයා සලකන සැටියට සතා වශයෙන් ලැබෙන මම ය - නුඹ ය - ආත්මය කියා දෙයක් නැති බව දත යුතු ය. නැත්තා වූ ආත්මයක් ඇති සැටියට ගැනීම මිථාන දෘෂ්ටියකි. **අත්තවාදුපාදනය** යනු දඩි වූ ඒ දෘෂ්ටිය ය.

Non-commercial distribution

හිමියකු නැති දෙයක් දුටු කල්හි එයට ආශාව ඇති වූ තැනැත්තේ ම එය අයිති කර ගනී. ආශාව ඇති නො වූ තැනැත්තේ ම එය හැර යයි. එමෙත් පඤ්චස්කන්ධය හොඳ ය කියා එය ගැන තෘෂ්ණාවක් ඇති වුවහොත් ඒ පඤ්චස්කන්ධය මම ය - ආත්මය ය කියා තදින් ගනී. තෘෂ්ණාව නූපත්ත හොත් ඒ ගැනීම තො කරයි. තෘෂ්ණාව ඇති වුවහොත් ඒ ගැනීම සිදුවන බැවින් මේ පටිච්චසමුප්පාද දේශනයෙහි තෘෂ්ණාව නිසා අත්තවාදුපාදනය වන බව ද වදළ සේක. දෘෂ්ටීන් අතුරෙන් පුධාන කොට සැලකිය යුතු දෘෂ්ටිය අත්තවාදුපාදන නම් වූ මේ ස්වකාය දෘෂ්ටිය ය. එය නැති කර ගතහොත් එයින් ම දෘෂ්ටි සියල්ල ම දුරු වන්නේ ය. හැම දෘෂ්ටියක් ම නැහ එන්නේ මේ ස්වකාය දෘෂ්ටියේ සම්බන්ධය ඇති ව එහි ශාඛාවක් වශයෙනි. ස්වකාය දෘෂ්ටිය පුධානය යි කියනුයේ එ හෙයිනි.

උපාදන සතර අතුරෙත් කාමුපාදන අත්තවාදුපාදන දෙක බෞද්ධාබෞද්ධ සැමට ම සාධාරණ වශයෙත් ඇති වත්තේ ය. දිට්ථුපාදන සීලබ්බතුපාදන දෙක ඇතිවනුයේ අබෞද්ධයත්ට පමණකි. ඒකාත්තයෙත් සසර දුකිත් එතර කොට නිවතට පැමිණවීමේ සතා මාර්ගය දක්වත්තා වූ තථාගතයත් වහත්සේ ගේ අතායුත්තම ධර්මය තො ඇසූ තොම දත් ඇතැම්හු, අලුත් පව් කිරීම තවත්වා, දුක් විදීමෙත් කළ පව් ගෙවා අවසත් කොට ශුද්ධියට පැමිණෙත්තට සිතුහ. කිරිසත් සතුත් හැසිරෙන සේ හැසිරීම ඔවුන් ගෙත් සමහරකු එය සඳහා ගත් මග ය. ගවයා ගේ පුකෘති චාරිතුය ගෝශීල නම්. එනම් සතර පයිත් යාම, සතර පයින් සිටීම, බිමම හිදීම හා කිදීම, අතිත් තො ගෙන බිම තිබෙත දෙය මුවෙත් ම කෑම, මලමූනු කොට පවිනු කර තො ගැනීම, තො බිනීම යන මේවා ගවයා ගේ පුකෘති චාරිතුයෝ ය.

සර්වසම්පූර්ණත්වයෙන් හෝ ඒක දේශයකින් හෝ සමාදන් වූවහුගේ ඒ පුතිපත්තිය **ගෝවුත** නමි. බල්ලා ගේ පුකෘති චාරිතුය **කුක්කුරශීල** නම් වේ. එය සමාදන් වූවහුගේ පුතිපත්තිය **කුක්කුරවුත** නමි. බොහෝ දුක් ගෙන මේ වුතයන් රක්ෂා කළේ වී නමුත් එයින් ඔවුන් අදහස් කරන ශුද්ධිය හෝ දේවත්වය-බුහ්මත්වය

### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

හෝ කිසි කලෙක ඔවුනට නො ලැබෙන්නේ ය. කුක්කුරවුනය සමාදන් ව රඤාකළ කෝරක්ඛත්තිය නම් නිගණ්ඨයා සතර අපායෙන් එකකට අයත් වූ කාළකඤ්ජික අසුර නිකායෙහි උපන් බව '**දිඝනිකායේ**' පා**ී**ක සූතුයෙහි දක්වා තිබේ.

මේ ගෝශීල ගෝවුතාදියෙන් මරණින් මතු නරකයෙහි හෝ තිරිසන් යෝනියෙහි හෝ උපදනා බව '**මප්ක්ඩම නිකායේ**' කුක්කූරවතිය සූනුයෙහි ද වදරා තිබේ. ගෝශීල ගෝවුතාදියෙන් ශුද්ධියක් ලැබේය යි ගැනීම වැරදි ගැනීමක් බැවින් මීථාාදෘෂ්ටියකි. ගෝශීල ගෝවුත කුක්කුරශීල කුක්කුරවුතාදියෙන් ශුද්ධියක් වන බව පරම සතායක් කොට තදින් ගැනීම නැතහොත් එසේ ගන්නා වූ මිථාා දෘෂ්ටිය **සීලබබතුපාදනය** යි. පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් තො කරන්නකුට මෙම දෘෂ්ටිය ඇති නො වේ. ඇති වනුයේ පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් කොට එය ආත්ම වශයෙන් ගෙන ඒ ආත්මය සැපයෙන් යුක්තකිරීමේ කුම නුනුවණින් සොයන්නහුට ය. තෘෂ්ණාව නිසා සීලබබතුපාදනය ඇති වන බව වදළේ එහෙයිනි.

ලෝකයේ බොහෝ දෘෂ්ටීහු ඇතහ. බුහ්මජාල සූතුයෙහි දෘෂ්ටි දෙසැටක් දක්වා තිබේ. අත්තවාදුපාදන සීලබ්බතුපාදන දෙකට තො ගැතෙත්තා වූ, 'කිසිදු සැකයක් තැතිව, අත් ඒවා හිස් ය, මෙය ම පරම සතාය' යි දඩි කොට ගත්තා වූ සකල දෘෂ්ටීහු ම දිට්ඨුපාදන නම් වේ. මෙය ම සතාය යි දඩි කොට ගැනීමක් තැති වැරදි හැහීම්, දෘෂ්ටි වුව ද උපාදන සංඛාාවට තො ගැනෙයි.

ධම්මසංගණී පුකරණයෙහි :–

තත්ථ කතමං දිට්ඨුපාදනං? තත්ථ දින්නං, නත්ථ යිට්ඨං, නත්ථ හූතං, නත්ථී සුකටදුක්කටානං කම්මානං ඵලං විපාකෝ, නත්ථී අයං ලෝකෝ, නත්ථී පරෝ ලෝකෝ, නත්ථී මාතා, නත්ථී පිතා, නත්ථී සත්තා ඕපපාතිකා, නත්ථී ලෝකෝ සමණබාහ්මණා සමග්ගතා සම්මා පටිපන්නා යෙ ඉමකද්ව ලෝකං පරකද්ව ලෝකං සයං අභිකද්කදා සච්ජකත්වා පවේදෙන්ති.

යනාදීන් මිථාාදෘෂ්ටි දශයක් දිට්ඨුපාදනය දක්වන තන්හි ස්වරූපයෙන් උද්ධරණය කොට දක්වා තිබේ. ඒ දශය නම් :–

- 1. 'දීමෙත් ඵලයක් තැත ය' යනු එකකි.
- 'යිට්ඨ නම් වූ මහාදන මහා පූජාවන්ගෙන් ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 3. 'හුත නම් වූ පුතිග්‍රාහකයන් කැඳවා දෙන දනය, පැමිණියා වූ ආගන්තුකයනට දෙන දනය, ආවාහ විවාහාදියෙහි මංගලය පිණිස දෙන දනය යන මේවායේ ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 'දශ කුශලය දශ අකුසලය යන හොඳ නරක දෙකින් වන ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 'පරලොච්හි සිටින්නවුන්ට නැවත පැමිණීමට මෙලොවක් නැත ය' යනු එකකි.
- 'මෙලොව සිටින්නවුන්ට මරණින් මතු යාමට පරලොවක් නැත ය' යනු එකකි.
- 'මවට කරන හොඳ නරකකින් වන ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 'පියාට කරන හොඳ නරකකින් වන ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
  - 'තැවත තැවත මැරී මැරී උපදතා සත්ත්වයෝ තැත ය' යනු එකකි.
- 10. 'යම්කිසි පුතිපත්තියක බලයෙන් මෙලොව පරලොව දෙක ඇති බව හරියට ම දන පුකාශ කරන ශුමණබාහ්මණ කෙනෙක් නැත ය' යනු එකකි.

මෙම දෘෂ්ටි සියල්ල ම ඇතිවන්නේ පඤ්චස්කන්ධයට ඇඑම් කොට නුනුවණින් එය සැපවත් කිරීමේ කුම සොයන කල්හි ය. එබැවින් තෘෂ්ණාව නිසා දිට්ඨුපාදනය ද ඇති වේය යි කියනු ලැබේ.

# උපාදන පච්චයා භවෝ

"තත්ථ කතමෝ උපාදනපච්චයා හටෝ? හවෝ දුව්ධේත, අත්ථ කම්මහවෝ, අත්ථී උපපත්තිහවෝ. තත්ථ කතමෝ කම්මහවෝ? පුඤ්ඤාභිසංඛාරෝ අපුඤ්ඤාභිසංඛාරෝ ආනෙඤ්ජාභිසංඛාරෝ, අයං Non-commercial distribution වුච්චති කම්මහවෝ, සබ්බම්පි හවගාමීකම්මං කම්මහවෝ. තත්ථ කතමෝ උපපත්තිහවෝ? කාමහවෝ රූපහවෝ අරූපහවෝ, සඤ්ඤහවෝ අසඤ්ඤාහවෝ නේවසඤ්ඤානාසඤ්ඤාහවෝ, ඒකවෝකාරහවෝ, චතුවෝකාරහවෝ, පඤ්චවෝකාරහවෝ. අයං වූච්චති උපපත්තිහවෝ, අයං වූච්චති උපාදනපච්චයා හවෝ."

## මෙහි තේරුම මෙසේය :–

"උපාදන හේතුවෙන් හටගන්නා හවය කවරේද? හවය දෙපරිද්දකින් දත යුතු ය. කර්මහවයෙක් ද ඇත. උපපත්තිහවයෙක් ද ඇත. එහි කර්මහවය කවරේ ද? පුණාාහිසංස්කාරය අපුණාාහිසංස්කාරය ආනෙඤ්ජාහිසංස්කාරය යන මෙය කර්මහවය යි කියනු ලැබේ. සකල හවගාමීකර්මය කර්මහවය ය. එහි උපපත්තිහවය කවරේ ද? කාමහවය, රූපහවය, අරූපහවය, සංඥභවය, අසංඥභවය, නේවසංඥතාසංඥභවය, ඒකවෝකාර හවය, චතුවෝකාරභවය, පඤ්චවෝකාරභවය යන මෙය උපපත්ති-හවය යි කියනු ලැබේ. මෙය උපාදන හේතුවෙන් හටගන්නා හවය" යි කියනු ලැබේ.

කියන ලදුයේ උපාදන පුතායෙන් වන්නා වූ හවය විහංගපාළියෙහි දක්වුණු ආකාරය යි. ඒ හවය කොටින් සලකා ගත යුත්තේ මෙසේ ය. සත්ත්වසන්තානයෙහි උපාදනයන් ඇති වී ඒවා ලියලන්නට වැඩෙන්නට වූ කල්හි ඒවා නිසා තවත් දෙයක ඇති වීමක් වැඩීමක් වන්නේ ය. උපාදනයන් නිසා ඇති වන ඒ දෙය හව නම් වේ. එනම් පුාණඝාතාදි වශයෙන් දශපුභේද වූ අකුශලය ය, දනාදි වශයෙන් දශපුභේද වූ කුශලය ය, කුශලාකුශලයන් නිසා මතු ඒ ඒ භූමිවල හටගන්නා ස්කන්ධයෝය යන මොවුහු ය. එයින් 'දශපුභේද වූ අකුශලය, දශපුභේද වූ ලෞකික කුශලය' යි කියනු ලබන පින් පව් දෙකට 'කම්භවය' යි කියනු ලැබේ. ඒ කර්මයන් කළ නිසා ඇතිවන්නා වූ සත්ත්වසන්තානයන්ට අයත් වූ ස්කන්ධයන්ට 'උපපත්තිභවය' යි කියනු ලැබේ.

උපපත්තිභවය: කාමභවය - රූපභවය - අරූපභවය යි තෙවැදෑරුම් වේ. සංඥභවය, අසංඥභවය, නේවසංඥනාසංඥභවය යි තවත් ආකාරයකින් තෙවැදෑරුම් වේ. ඒකවෝකාරභවය, චතුචෝකාරහවය, පඤ්චචෝකාර හවය යි තවත් ආකාරයකින් තෙවැදෑරුම් වේ. මේ තුන් ආකාරයෙන් බෙදී යන හව සියල්ල එක් කොට ගත්විට හව නවයක් වේ.

අපාය සතරය, මිනිස් ලොවය, දෙව්ලොව සයය යන එකොළොස් භුමියෙහි උපදනා සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ කාමභව නම් වෙති. සොළොස් රූපභුමියෙහි උපදනා සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **රූපභව** නම් වෙති. අරූතල සතරෙහි හැසිරෙන සත්ත්වයන්ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **අරූපහව** නම් වෙති. කාමභූම් එකොළොසය, අසංඥභුමිය හැර ඉතිරි රූපාවචර භූමි පසළොසය, යට අරූපභූමි තුනය යන මේ භූමීන්හි උපදනා සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **සංඥභව** නම් වෙති. අසංඥභූමියෙහි උපදින්නවුන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **අසංඥභව** නම් වෙති. භවාගුය යි කියනු ලබන අන්තිම අරූපභූමියෙහි උපදින්නවුන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **නේවසංඥානාසංඥාභව** නම් වෙති.

**'වෝකාර'** යනු ස්කන්ධයන්ට ම නමෙකි. අසංඥභූමියෙහි ඇත්තේ රූපස්කන්ධය පමණෙකි. එබැවින් එහි සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **ඒකවෝකාර හව** නම් වෙති. අරූප භූමීන්හි ඇත්තේ නාමස්කන්ධ සතර පමණෙකි. එබැවින් ඒවායේ සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **චතුවෝකාරහව** නම් වෙති. පඤ්චස්කන්ධය ඇති ඉතිරි භූමීන්හි සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ **පඤ්චවෝකාර හව** නම් වෙති. සත්ත්වසන්තානයට අයත් ස්කන්ධයන් අතර කර්මයෙන් හටගන්නා කොටසක් හා අනා හේතූන්ගෙන් හටගන්නා කොටසක් ද ඇත්තේ ය. **උපාදිත්නස්කන්ධයයි** කියන ලදුයේ කර්මයෙන් හට ගන්නා ස්කන්ධයන්ට ය. **'උපාදනපව්වයා** හවෝ' යන මෙහි ගනු ලබනුවෝ කර්මයෙන් හටගන්නා ස්කන්ධයෝ ය.

උපාදනයන් නිසා හවය ඇතිවන සැටි මතු දක්වන පරිදි දත යුතු ය. කර්මහව උපපත්තිහව දෙකින් කර්ම හවය අකුශලකර්මහවය කුශලකර්ම හවය යි දෙවැදෑරුම් වේ. තෘෂ්ණාව රූපතෘෂ්ණාදි වශයෙන් සවැදෑරුම් වන්නාසේ ම කාමුපාදනය ද, රූපකාමුපාදනාදි Non-commercial distribution වශයෙන් සවැදෑරුම් වන බව ද සැලකිය යුතුය. මස් රසයට ලොල් වූ කැනැත්තා හට නිතරම එය අනුහව කරන්නට සිත් වෙයි. ඔහු ඒ නිසා ඌරු - කුකුළු - ගවාදි සතුන් මරන්නටත් මරවන්නටත් පටන්ගනී. මස් රසයට ආශාව කාමුපාදනය යි. ඔහු ගේ සතුන් මැරීම මැරවීම ඒ කාමුපාදනයේ මෙහෙයීමෙන් සිදු වන්නකි. ඇතැම්හු තමන් ගේ ගොවිතැන් පාලු කරන සතුන් ද, තවත් තමන් ඇලුම් කරන වස්තූන් නසන සතුන් ද මරා දමති. සමහරු තමන් ඇලුම් කරන වස්තූන් ලබාගනු පිණිස මුදල් සැපයීම සඳහා සතුන් මරති. සමහරු අඹුදරුවන් රකිනු සඳහා සතුන් මරති. ඒ පුාණසාත කර්ම සියල්ල ම සිදු වන්නේ කාමුපාදනය නිසා ය.

ඇතැම් මිථාාදෘෂ්ටිකයෝ දෙවියන් සතුටුකොට දෙව්ලොව යන බලාපොරොත්තුවෙන් දෙවියන් පිදීම සඳහා සතුන් මරති. ඇතැම්හු දෙවියන් සතුටු කරවනු පිණිස දන්දීම සඳහා සතුන් මරති. ඇතැම්හු 'සත්ත්වයෝ මනුෂායා ගේ පුයෝජනය පිණිස දෙවියන් විසින් මවන ලද්දෝ ය' යි සලකා ගෙන සතුන් මරති. ඇතැම්හු මහායාග පවත්වනු පිණිස බොහෝ සතුන් මරති. මරවති. මේ දිට්ඨුපාදනය නිසා පුාණසාන කර්මය සිදුවන සැටි ය.

ඇතැම්හු ආත්මය කල් පැවැත්ම සඳහා, නිරෝග කරනු සඳහා, බලවත් කරනු සඳහා සතුන් ගේ බිත්තර කති. කුකුඑ -වටු ආදි සතුන් මරා කති. මරවා ගනිති. ආත්මය ආරක්ෂා කරනු පිණිස උකුණන් මකුණන් මැස්සන් මදුරුවන් මරති. බල්ලන් සර්පයන් මරති. තවත් සතුන් ද මරති. අඹුදරුවන් ගේ ආත්මාරකෂාව සඳහා ද එසේ කරති. ඒ අත්තවාදුපාදනය නිසා ප්රාණ්ඝාතකර්මය සිදුවන ආකාරයයි. මෙසේ උපාදනයන් ගේ මෙහෙයීමෙන් සත්ත්වයා විසින් ප්රාණඝාත කර්මය කරනු ලැබේ. අදත්තාදනාදි අකුශලයන්, උපාදනයන් නිසා කරන සැටි ද, කියන ලද්දට අනුව කල්පනා කර ගත යුතු ය. ගුන්ථය මහත් වන බැවිත් මෙහි නො දක්වනු ලැබේ. අකුශලකර්මදශය අතුරෙත් කාමම්ථාභාචාරය හා අවිදාහව කාමුපාදනය නිසාම සිදුවන බව ද, ම්ථානදෘෂ්ටි කර්මය ඉතිරි උපාදන තුන නිසා සිදු වන බව ද මෙහි ලා විශේෂයෙන් සැලකිය යුතු ය.

දන් දීමෙන් මිනිස්ලොව පොහොසත් පවුල්වල – සිටු පවුල්වල – රජ පවුල්වල ඉපද පුණීත ආහාරපාන – වස්නු – යාන – වාහන Non-commercial distribution වාසස්ථානාදිය ලැබිය හැකි බව හා දෙව්ලොව ඉපද එයටත් වඩා පුණිත කාමසම්පත් ලැබිය හැකි බව ද අසන කල්හි; බෙර හඬ ඇසෙත කල්හි පිස්සුව ඇව්ස්සෙන්නාක් මෙන්, කාමුපාදුනය ඇති තැතැත්තා කෙරෙහි ඒ කාමුපාදනය නැහ නැහ එන්නට පටත්ගනී. ගිත්තකට තෙල් ඉසිත කල්හි එය බුර බුරා තැහ එත්තාක් මෙත්, කාමුපාදන ගින්න බුර බුරා නහින්නට පටන් ගනී. එයින් මෙහෙයන ලද තැනැත්තා මිනිස් ලොව හා දෙව්ලොව කාමයන් ලබන පිණිස ආහාර පාන වස්තුාදිය දන් දෙයි. මල්පූජා පහන් පූජාදිය කරයි. වතු කුඹුරු ආදිය පුදයි. විහාර – දගැබ් - සංඝාවාස - පාසල් - අම්බලම් - ලිං - පොකුණු ආදිය කරවයි. සිල් රැකි කල්හි ඒ පිනෙත් ඒවා ලැබිය හැකි බව ඇසූ කල්හි, කාමුපාදනය නැහී එයින් මෙහෙයන ලදුව, පන්සිල් අටසිල් දසසිල් ආදි සිල් රකී. සමහරවිට පැවිදිව ද සිල් රකී. භාවනාමය කුශලයෙන් ඒවා ලැබිය හැකි බව ඇසූ කල්හි, භාවනාවෙහි යෙදෙයි. මේ කාමුපාදුනය නිසා දන ශීල භාවනාමය කුශලයන් ඇති වන ආකාරය යි.

දතාදි පිත්කම්වලිත් දෙවියත් සතුටු කරවීමෙත් කියත ලද සම්පත් ලැබිය හැකිය යත දෘෂ්ටිය ඇත්තෝ කාමුපාදත දිට්ඨුපාදන දෙකින් ම මෙහෙයන ලදුව දත් දීම් සිල් රැකීම් හාවතාවෙහි යෙදීම් කරති. ඒ කාමුපාදන දිට්ඨුපාදන දෙක තිසා දන ශීල භාවතා සංඛාාක කුශල කර්මභවය ඇති වන ආකාරය යි.

දන්දීම් ආදි පින්වලින් දිවාලෝක - මනුෂාලෝක දෙක්හි, දීර්ඝායු ඇති, වර්ණසම්පත්තිය ඇති, නිරෝග බව ඇති, තේජස් ඇති, අධිපති බව ඇති, මනා නුවණ ඇති, සිහිය ඇති, ධෛයාාී ඇති, උසස් ආත්මයන් ලැබිය හැකි බව ඇසූ කල්හි, අත්තවාදුපාදන ගින්න නගින්නට පටන් ගනී. එයින් මෙහෙයන ලද කැනැත්තා උසස් ආත්මයන් ලබනු සඳහා දන්දීම කරයි. සිල් රැකීම කරයි. භාවනා කරයි. රූපාරූප බුහ්මයන් ගේ ආත්මහාව සම්පත්තිය ඇසූ කල්හි එයට පැමිණීම සඳහා ගිහිගෙය හැර පැවිදිව සිල් රකියි. ධාාන වඩයි. මේ අත්තවාදුපාදනය නිසා දන ශීල භාවනා සංඛාන කුශලකර්මභවය ඇති වන ආකාරය යි. මෙහි දක්වන ලදුයේ ඒ ඒ උපාදනයන් නිසා ඒ ඒ කුශලාකුශල කම්යන් බොහෝ සෙයින් ඇති වන ආකාරය යි. පෘථග්ජන පුද්ගලයා පිස්සකු වැනි ය. ඔහු කවර උපාදනයක් නිසා වුව ද, පින්පව්වලින් කවරක් වුව ද නො කරන්නේ නො වේ. එබැවින් උපාදන සතර ම නිසා කුසල් වූ ද අකුසල් වූ ද සැම කම්යක් ම සිදු විය හැකි බව සාමාන්ායෙන් කිය යුතු ය.

කුඹුරක හටගන්නා වී වලින් එක් කොටසක් බොල් වේ. කොටසක් මතු ගොයම ඇති කිරීමේ ශක්තිය වූ බීජශක්තිය ඇත්තා වූ යහපත් වී වේ. එමෙත් උපාදනයන් නිසා සත්ත්වයන් විසින් කරන කර්මයන් ගෙන් එක් කොටසක් මතු උත්පත්තියක් ඇති කිරීමෙහි සමත් බවක් නැත්තා වූ දුබල කර්මයෝ වෙති. කොටසක් අනාගතයෙහි සත්ත්වයා ඒ ඒ භවයට පැමිණවීමේ ශක්තියෙන් යුක්ත වූ බලවත් කර්මයෝ වෙති. දුබල පිත් පව්වලට කර්මය යි ද, අනාගතයෙහි පුතිසන්ධි දුනයට සමත් වූ බලවත් කම්යන්ට කම්පථය යි ද කියනු ලැබේ. දුබල කර්මයෝ අභාවපාප්ත වෙති. බලවත් කර්මයෝ විපාක බවට පැමිණීම් වශයෙන් අනාගතයෙහි සත්ත්වයන් ඒ ඒ හවයට පමුණුවති. එහෙයින් කාමහවයෙහි ඉපදීමට හේතුවන කර්මයෙන් කාමහවය ඇති කරනු ලැබේ. රූපහවයෙහි ඉපදීමට හේතුවන කර්මයෙන් රූපහවය ඇති කරනු ලැබේ. අරූපභවයෙහි ඉපදීමට හේතු වන කර්මයෙන් අරූපභවය ඇති කරනු ලැබේ. සංඥහවාදීහු කියන ලද හවයන්ගේ ම පුභේදයෝ ය. මෙසේ උපාදන හේතුවෙන් ඇතිවන කර්මහවය නිසා නව වැදෑරුම් උපපත්තිහවය නැවත නැවතත් ඇති වේ.

උපපත්තිහවය කර්ම හේතුවෙන් හටගන්නා කල්හි "**උපාදතපච්චයා හවෝ**" යි 'කර්මහව උපපත්තිහව දෙක ම උපාදන හේතුවෙන් වේ ය' යි වදළේ කුමක් නිසා ද? යන පුශ්නය මෙ තැන්හි පහළ වේ. එහි කාරණය මෙසේ දත යුතු.

ක්ලේශයෝ වනාහි සා පිපාසාවන් මෙන් සත්ත්ව සන්තානය දවන්නා වූ තවන්නා වූ ස්වභාවයෝ ය. සාගින්න නිවාගැනීමට ආහාරය ද, පිපාසය නිවා ගැනීමට පානවර්ග ද ඇතුවාක් මෙන් ඒ ඒ ක්ලේශයන් නිසා වන දවිල්ල කැවිල්ල සන්සිඳවා ගැනීමට Non-commercial distribution වුවමතා ක්ලේශාහාර කොටසක් ද ඇත්තේ ය. උපාදනයෝ ද අත් තමකින් කියන ක්ලේශයෝ ය. ඒවායේ ද සන්තානය දවන තවන ස්වභාවය ඇත්තේ ය. කාමුපාදනය යනු රූපශබ්දදි කාමවස්තූන් පැතීම ය. එය එක්තරා දවීමකි, තැවීමකි. ඒ දවිල්ල තො ඉවසිය හැකි බැවින් සන්තානයෙහි කාමුපාදනය නැගී සිටි සත්ත්වයා එය නිවාගනු පිණිස කාමවස්තූන් සොයන්නේ ය. කාමුපාදන ගින්ත නිවන, සන්සිඳවන දෙය නම් කාමවස්තූහු ය. කාමවස්තු කාමුපාදනයේ ආහාරය යි.

අත්තවාදුපාදනය හවසම්පත්තිය පිළිබඳ වූවකි. ඒ අත්තවාදුපාදන ගින්නට ආහාරය හවසම්පත්තිය ය. එබැවින් උපාදනයන් නැගී අවුත් ඒ ගින්නෙන් දවෙන තැවෙන සත්ත්වයා සොයන පතන දෙය නම් කාම වස්තු හා හව සම්පත්තිය ය. ඔහු කාමවස්තූන් හා හවය ලබාගැනීමට, ඇතිකර ගැනීමට උත්සාහ කරයි. කර්මහවය යනු ඒ කරන උත්සාහය යි. එය අපුධාන දෙයකි. උපාදනයන්ට පුධාන වශයෙන් වුවමනා දෙය හව සම්පත්තිය වූ උපපත්ති හවය යි. කර්මය උපපත්ති හවයට හේතු වතුදු උපාදනය ම උපපත්ති හවය ඇති වීමේ මූලික හේතුව වේ. එබැවින් උපාදනය නිසා කර්මහව උපපත්තිහව දෙක ම ඇති වේ ය යි කීම යුක්ති යුක්තය.

'අව්ප්ජාපච්චයා සංඛාරා' යනුවෙන් වරක් දක්වන ලද කර්මය ම නැවත උපාදනයන් ගේ ඵල වශයෙන් දක්වීම නිරර්ථක තො වේ ද? යනු මෙහි ඇති වන තවත් පුශ්නයකි. මේ පටිච්චසමුප්පාද දේශනය ජාති තුනක් හා සම්බන්ධය. "අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා" යන තන්හි දක්වන ලද කර්මය අතීත ජාතියට අයත් වූ වර්තමාන හවය ඇතිවීමට හේතු වූ කර්මය යි. "උපාදනපච්චයා හවො" යන මෙහි දක්වන කර්මය වර්තමාන හවයට අයත් වූ අනාගත හවයට හේතු වන කර්මය යි. අතීත හවයෙන් වර්තමාන හවයට පැමිණීම හා වර්තමාන හවයෙන් අනාගත හවයට පැමිණීමක් දක්වන මේ දේශනයෙහි දෙතැනක කර්මය දක්වීම කළ යුතු ම ය. එබැවින් කර්මය දෙතැනක දක්වීම නිෂ්ඵල නො වන බව දත යුතු ය.

Non-commercial distribution

# භවපච්චයා ජාති

"තත්ථ කතමා හවපච්චයා ජාති? යා තේසං තේසං සත්තානං තම්හි තම්හි සත්තනිකායේ ජාති සඤ්ජාති ඔක්කන්ති අභිනිබ්බත්ති බන්ධානං පාතුහවෝ ආයතනානං පට්ලාහෝ. අයං වුච්චති හවපච්චයා ජාති."

මේ විහංගපුකරණයෙහි හවපුතායෙන් හටගන්නා ජාතිය විස්තර කර තිබෙන ආකාරය යි. එහි තේරුම :-- ''එහි ජාතිය කවරේ ද? ඒ ඒ සත්ත්වයන් ගේ ඒ ඒ සත්ත්ව නිකායයෙහි යම් පළමු කොට ඉපදීමක් වේ ද, සම්පූර්ණ ඉපදීමක් වේ ද, මවු කුසයට ඇතුළු වීමක් වේ ද, පුකටව ඉපදීමක් වේ ද, ස්කන්ධයන් ගේ පහළ වීමක් වේ ද, ආයතනයන් ගේ පහළවීම් වශයෙන් ලැබීමක් වේ ද, මෙය හව පුතායෙන් වන්නා වූ ජාතිය යි කියනු ලැබේ ය'' යනු යි. මෙහි කෙටි තේරුම, ඒ ඒ හවයෙහි උපදනා සත්ත්වයන් ගේ පළමු කොට ඉපදීම ජාතියය යනු යි. තවත් කුමයකින් කියතහොත් ඒ ඒ හවවල පළමු කොට ස්කන්ධයන් පහළවීම ජාතියය යනු යි. මේ පළමු කොට ඉපදීම සම්බන්ධයෙන් කිය යුතු විස්තරය, ''සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං'' යන්න විස්තර කිරීමේ දී කියන ලදී.

හවපුතායෙන් වන්නා වූ මේ ජාතිය උපපත්තිහවයේ ම කොටසකි. එබැවින් ජාතියේ හේතුව වශයෙන් උපපත්තිහවය නො ගත යුතු ය. හව දෙකින් ජාතියට හේතුවන්නේ කර්ම හවය පමණෙකි. එබැවින් "උපාදන පව්වයා හවො" යන තන්හි එන හව ශබ්දයෙන් මෙන් හව පව්වයා ජාති යන තන්හි හව ශබ්දයෙන් හව දෙක ම නො ගනු ලැබේ. එයින් ගනු ලබන්නේ කර්ම හවය පමණකි.

උපාදනයන් නිසා කුශලාකුශල කර්ම කළ කල්හි ඒ ඒ කර්මයන් ගේ ශක්තියේ හා ස්වභාවයේ සැටියට කාමහවාදි ඒ ඒ හවයෙහි සත්ත්වයාගේ නැවත නැවත ඉපදීම වූ ජාතිය වේ. සක්ත්වයාගේ උත්පත්තියට පූර්ව හවයේ කළ කර්මය හේතුවන බව වනාහි සාමානා ලෝකයාට නො පෙනෙන ගුප්ත කරුණකි. සාමානා ජනයා හට එය සිතා ගත හැක්කේ අනුමානයෙනි.

සත්ත්වෝත්පත්තියට කර්මය හේතු වන බව අනුමානයෙන් සලකා ගැනීමට ඇති කරුණු අතුරෙත් සත්ත්වයන් ගේ නානත්ත්වය Non-commercial distribution පුධාන කරුණෙකි. මේ සත්ත්වයන් ගෙන් ඇතමකුට ලෝහය උත්සන්න ය. ඇතමකුට ද්වේෂය උත්සන්නය, ඇතමකුට මෝහය උත්සන්නය, ඇතමකුට මෛතුිය උත්සන්නය, ඇතමකුට දෙනය උත්සන්න ය. මෙසේ උත්සන්න වන්නාවූ ද භීන වන්නා වූ ද චෛතසික ධර්මයන් ගේ වශයෙන් සත්ත්වයන් අතර බොහෝ වෙනස් කම් දක්තා ලැබේ. ආයුෂය ධනය සැපදුක්ය යනාදියෙන් සත්ත්වයන් අතර බොහෝ වෙනස්කම් දක්තා ලැබේ. සත්ත්වයාගේ උත්පත්තියට හා වැඩීමට ද ජීවත්වීමට ද හොඳ තරක ගති ගුණ ඇති වීමට ද තිබිය යුතු පුකට හේතු වූ, මවුපියන් ගේ ශුකුශෝණික ධාතු - සෘතු - ආහාර - වාහයාම - උගෙනීම - අවවාදනුශාසනා යන මේවායේ වෙනස්කම් ඇති තත්හි වන වෙනස්කම් ගැන කිය යුත්තක් නැත. ඒවා සම වූ සත්ත්වයන් අතර ද වෙනස් කම් අඩුවක් නැතිව ම දක්තා ලැබේ.

එක පියකුට දව එක මවක කුසයෙහි එකවර පිළිසිද ගෙන එකවර උපත්, එක ම ආහාරයකින් එක ම ගෙයක වැඩුණු, එක ම උගෙනීමක් එක ම අනුශාසනයක් ලත්, එක ම පුද්ගල කොටසක් ඇසුරු කළ නිඹුල් දරු දෙදෙනා අතර වුව ද කියන ලද වෙනස්කම් දක්නා ලැබේ. ඒ කාරණයට අනුව සිතා බලන කල්හි සත්ත්වයාගේ උත්පත්තියට, දක්නා ලැබෙන හේතූන්ගෙන් අනාා වූ නො පෙනෙන තවත් හේතුවක් තිබිය යුතු බව දත හැකි ය. පිළිගත හැකි ය. ඒ තො පෙනෙන හේතුව අනෙකක් නොව පූර්ව ජන්මවල දී කළ කර්මයෝ ය. සිත ඉතා විවිතු ය. ලොව ඇති අත් සැම දෙයටම වඩා විවිතුය. කර්මය ද සිත පිළිබඳ වූවකි. එබැවින් චිත්තවිචිතුත්ත්වයා ගේ වශයෙන් කර්මය විචිතු වේ. උත්පත්තියට හේතු වූ කර්මයා ගේ විට්නුත්ත්වයෙන් සත්ත්වයන් ගේ විචිතු බව වේ.

ඒ මෙසේ ය :–

යම් කිසිවකු ගේ සන්තානයෙහි උත්පත්තියට හේතු වන කර්මයක් කරන අවස්ථාවේ දී ලෝහය බලවත් වේ ද, අලෝහය දුබල වේ ද, අද්වේෂාමෝහයෝ බලවත් වෙත් ද, ද්වේෂ මෝහයෝ දුබල වෙත් ද ඔහුගේ දුබල අලෝහය බලවත් ලෝහය මැඩපැවැත්වීමට තො සමත් වේ. බලවත් ද්වේෂ මෝහයන් මැඩ පැවැත්වීමට <u>Non-commercial distribution</u>

## පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

සමත් වෙති. ලෝහය මැඩලීමට නො සමත් දුබල අලෝහ හේතුවෙන් යුක්ත වූ ඒ කර්මයෙන් ඒ පුද්ගලයා යම්කිසි හවයක උපන් කල්හි මෛතිුය ඇති කොට කිරීම් අඩු වූ තියුණු නුවණ ඇත්තා වූ ලෝහය අධික පුද්ගලයෙක් වේ. එ බඳු කර්මයකින් උත්පත්තිය ලැබූ පුද්ගලයෝ ධම්ශාස්තු උගෙනීමෙහි සමත්හු වෙති. පණ්ඩිත වෙති. එහෙත් ඔවුහු කිසිවකුට කිසිවක් නො දෙන නිතර ම රැස්කිරීමට, අනුත්ගෙන් ගැනීමට ම උත්සාහ කරන ලෝහීහු වෙති.

යමකු හට කර්මය කරන අවස්ථාවේදී ලෝහ ද්වේෂ දෙක බලවත් වේ ද, අලෝහාද්වේෂයෝ දුබල වෙත් ද, පුඥාව බලවත් වේ ද, මෝහය දුබල වේ ද, ඔහු ඒ කර්මයෙන් යම්කිසි තැනක උපන් කල්හි ලෝහී වූ ද කෘර වූ ද තියුණු නුවණ ඇත්තා වූ ද පුද්ගලයෙක් වේ. එබදු පුද්ගලයෝ ධර්මශාස්තුයන් උගෙන පණ්ඩිත වුව ද ඒ ගති පවත්වති, ලාහයක් ලැබිය හැකි කල්හි කොතෙක් මහත් අපරාධයක් වුව ද කරන්නට මැලි තො වෙති.

යමකුට කර්මය රැස් කරන කල්හි ලෝහ මෝහ යන දෙක බලවත් වේ ද, අලෝහාමෝහ දෙක දුබල වේ ද අද්වේෂය බලවත් වේ ද ද්වේෂය මඳ වේ ද, ඒ තැනැත්තා ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි ලෝහී වූ ද මෝඩ වූ ද මෘදු ගති ඇති පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන අවස්ථාවේදී ලෝහ ද්වේෂ මෝහ තුන ම බලවත් වේ ද, අලෝහය අද්වේෂය අමෝහය යන තුන දුබල වේද, හෙතෙමේ ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි ලෝහී වූ ද නපුරු වූ ද මෝඩයෙක් වේ. ලෝකයෙහි හොඳට ම තරක මිනිසුන් වන්නේ එබළු කර්මවලින් උපන් පුද්ගලයෙර් ය.

යමකුට කර්මය කරන කල්හි අලෝහය හා ද්වේෂ මෝහ දෙක බලවත් වේ ද, ලෝහය හා අද්වේෂ අමෝහ දෙක දුබල වේද, ඒ පුද්ගලයා ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි දිවාමය ආරම්මණයක් දුටු කල්හි දු කලබල නො වන්නා වූ විකෘතියට නො පැමිණෙන්-නාවූ රාගය මද වූ කිපෙන සුළු වූ මෝඩ පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන කල්හි අලෝහය අද්වේෂය · යන කුසල් මුල් දෙක හා මෝහය ද බලවත් වේ ද, ලෝහය ද්වේෂය අමෝහය Non-commercial distribution

#### අනුලෝම පුතීතා සමූත්පාදය

යන තුන දුබල වේ ද, හෙතෙමේ ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි දෙන ස්වභාවය හා නො රැස් කරන ස්වභාවය ද ඇති මෘදු ද වූ නුවණ මඳ වූ පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන කල්හි අලෝහය ද්වේෂය අමෝහය යන මේවා බලවත් වේ ද ලෝහය අද්වේෂය මෝහය යන මේවා දුබල වේ ද, ඒ තැනැත්තා ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි නිර්ලෝහ වූ ද නුවණැත්තා වූ ද කිපෙන සුළු වූ ද පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන අවස්ථාවේ දී අලෝහාද්වේෂාමෝහ තුන ම බලවත් වේ ද, ලෝහය ද්වේෂය මෝහය යන මේවා දුබල වේ ද, ඒ තැනැත්තා ඒ කර්මයෙන් උපත් කල්හි නිර්ලෝහී වූ ද මෘදු වූ ද කියුණු නුවණ ඇත්තා වූ ද, ශේෂ්ඨ පුද්ගලයෙක් වේ. එබළ පුද්ගලයෝ ලෝකයෙහි දුර්ලහය හ. තවත් නොයෙක් ආකාරවලට සත්ත්වයන් කර්ම හේතුවෙන් බෙදෙන සැටි **චූලකම්ම විහංග** සුතුාදියෙන් දත යුතු.

# ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සෝක පරිදේවදුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති.

ජාතිපුතායෙන් හටගන්නා වූ ජරාමරණාදි දුක් සත විහංග පුකරණයේ දක්වා තිබෙන්නේ මෙසේය.

"තත්ථ කතමං ජාතිපව්චයා ජරාමරණං? අත්ථි ජරා, අත්ථි මරණං, තත්ථ කතමා ජරා? යා තේසං තේසං සත්තානං තමහි තමහි සත්තනිකායේ ජරා ජීරණතා බණ්ඩිව්චං පාලිච්චං වලිත්තවතා ආයුතෝ සංහානි ඉන්දියානං පරිපාකෝ අයං වූව්චති ජරා. තත්ථ කතමං මරණං? යා තේසං තේසං සත්තානං තමහා තමහා සත්තනිකායා චූති චවනතා හේදෝ අන්තරධානං මව්චූ මරණං කාලකිරියා බන්ධානං භේදෝ කලේබරස්ස නික්ඛේපෝ ජීවිතින්දියස්ස උපව්පේදේ ඉදං වූව්චති මරණං. ඉති අයං ව ජරා ඉදං ව මරණං. ඉදං වූව්චති ජාතිපච්චයා ජරා මරණං"

තේරුම :–

"එහි ජාතිය නිස<u>ා වක්කවෘ</u>ධ්යුණුණාගමාරණය කවරේද යත්?

ජරාවක් ඇත, මරණයක් ඇත, එහි ජරාව කවරේද යත්? ඒ ඒ සත්ත්වයන් ගේ ඒ ඒ සත්ත්වනිකායයෙහි යම් ජරාවක් දිරන බවක් කඩතොලු බවක් පැසුණු බවක් සම රැලි වැටෙන බවක් ආයුෂයා ගේ හානියක් ඉන්දියයන් ගේ මේරීමක් වේ ද මෙය ජරාව ය යි කියනු ලැබේ. එහි මරණය කවරේ ද යත්? ඒ ඒ සත්ත්වනිකායයෙන් යම් පහවීමක් පහවන බවක් බිඳීමක් අතුරුදහන්වීමක් මව්වුය යි කියන ලද මරණයක් මරහු ගේ කිුයාවක් ස්කන්ධයා ගේ බිදීමක් මළසිරුර තැබීමක් ජීවිතේත්දියයා ගේ සිදීමක් වේ ද මෙය මරණය ය යි කියනු ලැබේ. මෙසේ මේ ජරාව ද මේ මරණය ද යන මෙය ජාතිය නිසා වන්නා වූ ජරාමරණය යි කියනු ලැබේ ය" යනු යි.

"තත්ථ කතමෝ සෝකෝ? කදාතිබාසනේත වා ථූට්ඨස්ස හෝගබාසනේත වා ථූට්ඨස්ස රෝගබාසනේත වා ථූට්ඨස්ස සීලබාසනේත වා ථූට්ඨස්ස දිට්ඨිබාසනේත වා ථූට්ඨස්ස අකද්කද-තරකද්කදතරේත වාසනේත සමන්නාගතස්ස අකද්කදතරකද්කදතරේත දුක්බධම්මේන ථූට්ඨස්ස සෝකෝ සෝවතා සෝවිතත්තං අන්තෝ සෝකෝ අන්තෝ පරිසෝකෝ වේතසෝ පරිජ්කධායනා දෝමනස්සං සෝකසල්ලං, අයං වූව්වති සෝකෝ."

### තේරුම :-

"එහි ශෝකය කවරේ ද යත්? ඥතිවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, හෝගවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, රෝග වාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, ශීලවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, දෘෂ්ටිවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ එක්කරා එක්කරා වාසනයකින් යුක්ත වූවහු ගේ, එක්කරා එක්කරා දුෘබ ධර්මයකින් මඩනා ලද්දහුගේ යම් ශෝකයක් ශෝක කරන ආකාරයක් ශෝක කරන බවක් අභාන්තරයෙහි ශෝකයක්-චිත්තයා ගේ දවෙන ආකාරයක් දුෘබිත සිත් ඇති බවක් ශෝක නමැති හුලක් වේ ද, මෙය ශෝකය" යි කියනු ලැබේය යනුයි.

''තත්ථ කතමෝ පරිදේවෝ? සඳාතිබාසනේන වා ථුට්ඨස්ස තෝගබාසනේන වා ථුට්ඨස්ස රෝගබාසනේන වා ථුට්ඨස්ස සීලබාසනේන වා ථුට්ඨස්ස දිට්ඨීබාසනේන වා ථුට්ඨස්ස අඤ්ඤතරඤ්ඤතරේන බාසනේන සමන්නාගතස්ස අඤ්ඤත- රඤ්ඤතරේත දුක්ඛ ධම්මේත ඵූට්ඨස්ස ආදේවෝ පරිදේවෝ ආදේවතා පරිදේවතා ආදේවිතත්තං පරිදේවිතත්තං වාචා විප්පලාපො පලාපො ලාලප්පතා ලාලප්පිතත්තං අයං වූව්වති පරිදේවෝ"

තේරුම :–

"එහි පරිදේවය කෙසේද යත්? ඥතිවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ හෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ රෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ ශීලවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ දෘෂ්ටිවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා වාසනයකින් යුක්ත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා දුක්ඛ ධර්මයකින් මඩනා ලද්දහු ගේ මේ මගේ පුතා මගේ දූ ය යි කිය කියා හැඩීමක්, ගුණ කිය කියා හැඩීමක් මගේ පුතා මගේ පුකා ය යි කිය කියා අඩන ආකාරයක් ගුණ කිය කියා අඩන ආකාරයක්, මගේ පුතා මගේ දූ ය යි කියා අඩන බවක් ගුණ කිය කියා අඩන බවක්, කීමක් නිරර්ථක වචන කීමක් නැවත නැවත කීමක් නැවත නැවත කියන ආකාරයක් නැවත නැවත කියන බවක් වේ ද, මෙය පරිදේවය" යි කියනු ලැබේය යනුයි.

''තත්ථ කතමං දුක්බං? යං කායිකං අසාතං කායිකං දුක්බං කායසම්ඵස්සජං අසාතං දුක්බං වේදයිතං කායසම්ඵස්සජා අසාතා දුක්බා වේදනා ඉදං වුච්චති දුක්බං.''

තේරුම :-

''එහි දුක්ඛය කවරේ ද යත්? යම් කායික වූ අමිහිරක් කායික වූ දුකක් කයෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගත්තා අමිහිරි වූ දුක් වූ වේදයිතයක් කයෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගත්තා වූ තො මිහිරි වූ වේදතාවක් වේ ද මෙය දුඃඛය''යි කියනු ලැබේ.

''තත්ථ කතමං දෝමනස්සං? යං වේතසිකං අසාතං වේතසිකං දුක්බං වේතෝසම්ඵස්සජං අසාතං දුක්බං වේදයිතං වෙතෝසම්පස්සජා අසාතා දුක්ඛා වේදනා ඉදං වූච්චති දෝමනස්සං.''

තේරුම :–

''එහි දෞර්මනසාය කවරේ ද යත්? යම් සිතෙහි වූ නො මිහිරක් සිතෙහි වූ දුකක් සිතෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගන්නා වූ නො මිහිරි වූ දුක් වූ වේදයිතයක් සිතෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගන්නා වූ තො මිහිරි වූ දුක් වූ වේදනාවක් වේ ද, මෙය දෞර්මනසාය"යි කියනු ලැබේය යනුයි.

"තත්ථ කතමෝ උපායාසෝ? කැතිවාසතේන වා ථූට්ඨස්ස හෝගවාසනේන වා ථූට්ඨස්ස රෝගවාසනේන වා ථූට්ඨස්ස සීලවාසනේන වා ථූට්ඨස්ස දිට්ඨීවාසනේන වා ථූට්ඨස්ස අඤ්ඤතරඤ්ඤතරේන වාසනේන සමන්තාගතස්ස අඤ්ඤත-රඤ්ඤතරේන දුක්බධම්මේන ථූට්ඨස්ස ආයාසො උපායාසො ආයාසිතත්තං උපායාසිතත්තං, අයං වූව්වති උපායාසො."

තේරුම :-

"එහි උපායාසය කවරේ ද යක්? ඤාතිවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ හෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ රෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ ශීලවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ දෘෂ්ටි වාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා වාසනයකින් යුක්ත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා දුඃබ ධර්මයකින් පීඩිත වූවහු ගේ සිතෙහි වෙහෙසක් සිතෙහි බලවත් වෙහෙසක් වෙහෙසුණු සිත් ඇති බවක් බොහෝ වෙහෙසුණු සිත් ඇති බවක් වේ ද, මෙය උපායාසය" යි කියනු ලැබේය යනුයි.

කාම රූප අරූප සංඛාාත හවතුයෙහි කොතැනක වුව ද ඉපදීමක් වුවහොත් උපත් සත්ත්වයාට ජරා මරණ දෙක ඒකාන්තයෙන් ඇති වන්නේය. සෝක පරිදේව දුක්ඛ දෝමනස්ස උපායාස යන පස ඇතැම් සත්ත්වයෝ බහුල වශයෙන් ද ඇතැම් සත්ත්වයෝ අල්ප වශයෙන් ද ලබති. රූපාරූප ලෝකවල සත්ත්වයෝ ඒවා තො ලබති. ජරා මරණාදි සියල්ලම සෑම සත්ත්වයන් විසින් ම තො ලබතත් යමෙක් යමෙක් ලබත් නම් ඔවුන් ඒවා ලබනුයේ උපත් නිසාම ය. නූපන හොත් තො ලබති. එබැවිත් ජාතිය නිසා ජරා මරණාදීහු වෙතැ යි කියනු ලැබේ.

නාමරූප ධර්මයන් ගේ හෙවත් සංස්කාර ධර්මයන් ගේ මෝරන පැසෙන දිරන ස්වභාවය ජරාව ය. තමා විසින් වැළඳ ගන්නා ලද අභාන්තරයට වැද ගන්නා ලද දෙය දවා දුබල කොට විනාශය කරා ගෙනයාම ගින්නේ ස්වභාවය ය. ජරාවේ ස්වභාවය Non-commercial distribution ද එයම ය. ගලක් අහසට ගැසූ කල්හි එහි නැවතීමක් නො වෙත හොත් එය අහසෙහි ම යනු මිස නැවත කිසි කලෙක පොළොවට නො පැමිණේ. එය නැවත පොළොවට වැටෙනුයේ අහසෙහි නැවතීම සිදුවන නිසාය. ගල අහසට නැගෙන්නේ නවතින ස්වභාවයත් අරගෙනම ය. එබැවිත් එය මදක් ගොස් අහසේ නැවතී නැවතුණු තැත් පටන් බිමට බසින්නට පටත් ගනී. එමෙන් උපදනා වූ සංස්කාරය ඉපදීමේ වේගයෙන් ම පවතිත හොත් එය කිසිකලෙක හංගයට නො පැමිණේ. හංගයට පැමිණෙන්නේ ඉපදීමේ වේගය නැවතීම නිසා ය. ඉපදීමේ වේගය සිදෙන්නේ ජරාව නිසා ය. ජරාවෙන් ඉපදීමේ වේගය සිදිනු ලබූ කල්හි ඒ සංස්කාරය හංගයට හෙවත් අභාවයට පැමිණේ.

මෙසේ ගින්නක් මෙත් උපදිත සංස්කාරය දුබල කොට විනාශ මුඛයට ගෙන යන බැවිත් ජරාවට ජරාගිත්නය යි කියනු ලැබේ. ජරාගිත්න තමන් ගේ අභාගත්තරයට පිවිසෙනු වළක්වාලිය හැකි ශක්තියක්, ජරාගිත්නට තමන් වැළඳ ගන්නට තො හැකි වන ආනුභාවයක්, ලෞකික වූ හෝ ලෝකෝත්තර වූ හෝ කිසිම සංස්කාරයකට තැත. සකල සංස්කාරයෝම ජරාගිත්තෙන් දවී විතාශයට යෙකි. ජරාවට තො පැමිණ බිඳෙන සංස්කාරයක් තැත. එසේ ම ජරාවට තො පැමිණ මියන සත්ත්වයෙක් ද තැත. මව්කුස තුළ දී මිය යන සත්ත්වයා මිය යන්තේ ද ජරාගින්නෙන් දවනු ලැබීමෙනි. බිහි වූ සත්ත්වයාගේ මරණය ගැන කියනු ම කිම?

ජරාව ඇසට පෙනෙන දෙයක් නො වේ. ඇසට පෙනෙනුයේ සක්ක්ව සන්තානය ජරා ගින්නෙන් දවනු ලැබීම නිසා පහළ වූ ලකුණු පමණෙකි. දත් නැති බව, කෙස් ලොම් පැසුණු බව, ඇහ රැලි වැටුණු බව, කුදු ගැසුණු බව යනාදිය ඒ ලකුණු ය. ඒ ලකුණු ජරාව නොව ජරාවේ ඵලයෝ ය. ඒවා ජලස්කන්ධයක් ගලාගිය තැන දක්තට ලැබෙන්නා වූ ද, ලැව්ගින්නක් ඇව්එණු තැනක දක්තට ලැබෙන්තා වූ ද, සැඩ සුළහක් හමාගිය පෙදෙසක දක්නට ලැබෙන්තා වූ ද සලකුණු සේ දත යුතු ය.

ජරා ගින්නෙන් දවනු ලැබූ ලකුණු සෑම වස්තුවකම සෑම ශරීරයකම සම කාලයකින් පහළ වන්නේ නො වේ. ඒ ඒ වස්තුවල ශරීරවල ශක්තියේ සැටියට ලකුණු පහළවීමේ කාලය වෙනස් වේ. බුරුල් බිමක මිනිසුන් ගමන් කළහොත් මාර්ග සලකුණු ඉක්මනින් පෙනෙන්නට වේ. තද බිමක ගමන් කළහොත් සලකුණු පෙනෙන්නට ඊට වඩා දීර්ඝ කාලයක් ගත වේ. ගලක් උඩින් ගමන් කළහොත් මහ සලකුණු පෙනෙන්නට ඉතා දීර්ඝ කාලයක් ගත වේ. එමෙන් දුබල වස්තු දුබල ශරීරවල ජරාවෙන් දවුණු ලකුණු කෙටිකලෙකින් පෙනෙත්නට වේ. බලවත් වස්තුවල හා බලවත් පුද්ගලයන් ගේ ශරීරවල ඒ ලකුණු පෙනෙත්නට වැඩි කාලයක් ගත වේ. දිවාබුහ්මයන් ගේ ශරීරවල ජරාවෙන් දවීම ඇත ද ලකුණු පහළ නො වේ.

සත්ත්වයා හවයෙහි පිළිසිඳ ගත් තැන පටන් ම සත්ත්වසන්තානයට ජරාගින්න වැද, එයින් සන්තානය වැළඳ ගෙන දවත්නට පටත් ගත්තේ ය. පිළිසිඳ ගැන්මෙහි පටන් ම ඒ සන්තානයට කර්ම - චිත්ත - සෘතු - ආහාර යන හේතුන්ගෙන් උපදනා අලුත් රූප එක් වීමෙත් එහි වැඩිවීමක් ද වේ. උපන් සත්ත්වයාගේ සන්තානය ජරාවෙත් දවා දුබල කිරීම මරණය කරා ගෙන යාම එක් කරුණෙකි. කර්මාදි පුතායෙන් හටගන්නා අභිනව රූප එක්වී වැඩීම අනෙක් කරුණෙකි. බාල කාලයේ දී සත්ත්වසන්තානයට බහුල වශයෙන් එකතු වන අභිනව රූපයන්ගෙන් පරණ රූප දිරා දුබලවීමේ ලකුණු වැසේ. එබැවින් බාලකාලයේ දී ජරාව පුකට නො වේ. ශරීරය වැඩී සම්පූර්ණ වූ පසු අභිනව රූප පරම්පරාවන් එයට එක්වීම මද වේ. එකල්හි ජරා ලකුණු පුකටව පෙනෙන්නට වන්නේ ය.

අභිතව රූප පරම්පරාව එක්වීමෙත් ශරීරයේ වැඩීමය, උපත් සැම සංස්කාරයක් ම ජරාවෙත් දවත බවය යන මේ දෙකරුණ දෙකරුණක් සැටියට - දෙමහක් සැටියට තේරුම් ගත් කල්හි බාලකාලයේ පටත් ම ජරාවට පැමිණෙත බව හා ජරාවට තො පැමිණ තො මියත බව ද, තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත. ජරාව ඇත්තේ රූප කයට පමණක්ම තො වේ. චිත්ත චෛතසික සංඛාාත තාම ධර්මයන්ට ද එය ඇත. එබැවිත් ජරාව රූපී සත්ත්වයන්ට පමණක් තොව අරූපී සත්ත්වයන්ට ද ඇති බව දත යුතු ය.

ආයූ පරිච්පේද ජරාව ය, සන්තති ජරාවය, ක්ෂණක ජරාවය යි ජරාව නිුවිධ වේ. සත්ත්වයන් ගේ ජීවන කාලය පිරිසිදින ප්රාව ආයු පරිච්ඡේද ප්රා නම්. වියළි කොළයක් ගින්නට දමුව හොත් සැණෙකිත් අලු වේ. අමු කොළය එයට වඩා මදක් ගින්තට ඔරොක්තු දෙයි. වියළි ලී කැබෙල්ල එයට වඩා මදක් ඔරොත්තු දෙයි, අමු ලී කැබෙල්ල එයට වඩා මඳක් ඔරොත්තු දෙයි. යකඩ කැබෙල්ල එයට වඩා බොහෝ කලක් ගින්නට ඔරොත්තු දෙයි. තඹ කැබෙල්ල එයට ද වඩා කලක් ඔරොත්තු දෙයි. එමෙත් දුබල වූ කර්මාදි හේතුත්ගෙන් උපත්, උකුණු -මකුණු - මැසි - මදුරු ආදි ඇතැම් කුඩා සත්ත්ව කෙනෙක් ජරාවෙත් දවා දුබල කරනු ලැබ සතියකින් මිය යෙති. මඳක් බලවත් වූ කර්මාදි පුතායන් නිසා උපන්නාවූ ඇතැම් සත්ත්ව කෙනෙක් ජරාගින්නට උකුණු මකුණු ආදීන්ට වඩා දීර්ඝ කාලයක් ඔරොත්තු දෙති. දවීම උසුලා සිටීමට සමත් වෙති. බලවත් කර්මාදි හේතූත් නිසා උපත් සත්ත්වයෝ බොහෝ කල් ජරා ගින්නෙන් දවීම උසුලන්නට සමක් වෙකි. වැඩි කල් ඒ දවීමට ඔරොත්තු දෙන්නා වූ සන්තාන ඇති සත්ත්වයෝ බොහෝ කල් ජීවත් වන්නාහූ ය.

උකුණු මකුණු ආදි දුබල කුඩා සතුන් ගේ ජීවන කාලය සකියක් වන්නේ ඉදිරියට ජීවත් නො විය හැකි පමණට ඒ සත්තානයන් ජරාගින්නෙන් සකියක් තුළදීම දවන නිසා ය. මතුවට ජීවත් නො විය හැකි පමණට සත්ත්වසන්තානයක් ජරාව විසින් දවා දුබල කරන්නට ගතවන්නා වූ කාලය ඒ ඒ සත්ත්වයන් ගේ පරමායුෂය ය. සත්ත්වයන් ගේ ආයු නියමය ජරාව පිළිබඳ වූවකි. ජරාගින්නට අසුව මසකින් මතු ජීවත් විය නොහෙන පමණට ශරීරය දුබල කළ හැකි සත්ත්වයා ගේ පරමායුෂ මසෙකි. ජරාගින්නට වර්ෂයකින් මතු ජීවත්වීමේ ශක්තිය තැකි වන ලෙස දුබල කළ හැකි සත්ත්වයා ගේ පරමායුෂ වර්ෂයකි. බලවත් කර්මයෙන් ජනිත පුණිත රූපයන්ගෙන් නිර්මිත දේව බුන්මයන් ගේ ශරීරයන් දවා දුබල කිරීමට ජරාගින්නට බොහෝ කලක් ගත වේ. එබැවින් ඔවුහු දීර්ඝායුෂ්කයෝ ය.

#### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

මෙසේ ඒ ඒ සත්ත්ව ජාතීන් ගේ ආයුෂ පිරිසිඳින ජරාව **ආයු-**ප**රිච්පේද ජරාව ය**.

එක් එක් සත්ත්ව ශරීරයක මරණය තෙක් තො පවත්තා වූ වරිත් වර චිත්ත - සෘතු - ආහාරයන්ගෙන් ඇති වන්තා වූ ආගන්තුක රූප පරම්පරාවෝ ද වෙති. අනේක හේතූන්ගෙන් හටගැනී එක්තරා කාලයක් පැවැතී සිදී යන ආගන්තුක චිත්තපරම්පරාවෝ ද වෙති. ආහාරයක් තො ලද කල්හි ශරීරය දුබල ව පවතී. ආහාර නො ලැබූ තැනැත්තා ගේ හිසද ඔසවා කළින් තබා ගත හැකි සැටියට පණ නැත. උගුරෙහි හා කටෙහි තෙත් ගතිය නැත. කෙළින් තබා ගෙන සිටීමට කඳ පණ නැත. වැඩක් කිරීමට අත් පණ නැත. ගමන් කිරීමට පා පණ තැත. මෙසේ දුබල ව සිටින තැනැත්තා ගේ ශරීරයට ආහාර-යක් වැටුණු පසු ඔහු ගේ අත් පාවලට නැවත පණ එන්නේ ය. ඔහු ගේ උගුර කට නැවත තෙත් වන්නේ ය. එසේ වන්තේ ආහාරය නිසා අලුත් රූප කොටසක් ඔහු ගේ ශරීරයේ පැතිර පහළ වීමෙනි.

ආහාරයෙන් නිපත් ඒ ආගන්තුක රූපයෝ ද ජරාවෙන් තොර වූවාහු නො වෙති. ජරාව ඒවා සමග ඇති වී ඒවා වියළවන්නට දවන්නට දුබල කරන්නට පටන් ගන්නේ ය. ඒ හේතුවෙන් පැය ගණනක් තුළ දී හිසෙහි පහළ වූ ආහාරජ රූප පරම්පරාවෝ හිසෙහි ම සිදී යෙකි. කදෙහි පැවති රූප පරම්පරාවෝ කදෙහිම සිදී යෙකි. අත්පාවල පැවති රූප පරම්පරාවෝ අත්පාවලම සිදී යෙකි. ඇය ගණනකින් පසු සත්ත්වයා නැවතත් දුබල බවට පත් වන්නේ එහෙයිනි. මෙසේ පහළ වන්නා වූ ආගන්තුක රූප පරම්පරාවන් ගේ දිරීම **සන්තතිපරාව** ය. ඒවායේ සිදී යාම **සන්තතිමරණය** යි. ශීතය උෂ්ණය ධාතු කෝපය නානාපුකාර සිකිවිලිය යන ආදියෙන් සත්ත්වසන්තානයෙහි මෙසේ නොයෙක් විට තානාවිධ රූපසන්තතීහු පහළ වී දිරා සිදී යකි. ඒ සියල්ලේ ම දිරීම සන්තතිජරාව ය. සිදීම සන්තති මරණය ය.

සත්ත්වසන්තානයෙහි සමහර අවස්ථාවල දී යම් කිසි ඉෂ්ටාරම්මණයක පුතිලාභයෙන් පුීති සහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ

### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

පහළ වෙති. සමහර අවස්ථාවල දී ශෝක සහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ පහළ වෙති. සමහර අවස්ථාවල දී හයසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ පහළ වෙති. සමහර අවස්ථාවල දී කෝධසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද, ඊෂ්‍රාීාසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද, ලෝහසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද, කරුණාසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද, මෛතීසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද පහළ වෙති. තවත් නොයෙක් ආකාර සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද පහළ වෙති. තවත් නොයෙක් ආකාර සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද පහළ වෙති. තම මෙතෙක් කල් ජීතියෙන් විසුවෙමි යි කියනුයේ ජීති සහගත චිත්තපරම්පරාව පැවති බව ගැන ය. මෙතෙක් කල් ශෝකයෙන් සිටියෙමි ය යි කියනුයේ ශෝකසහගත චිත්තපරම්පරාව පැවති බව ගැන ය. මෙතෙක් කල් බියෙන් සිටියෙමි ය, කෝපයෙන් සිටියෙමි ය යනාදිය කියනුයේ ද ඒ ඒ සිත් පරම්පරාවල පැවති කාලය ගැන ය.

පීතිසහගත චිත්තපරම්පරාවක් ඇති වත්තට පටත් ගත් කල්හි පටත් ගැන්මේ සිට ම එය ජරාවෙන් දුබල කරන්තට වත්තේ ය. එයින් කල් යත් යත් පීතිය මද වෙවී ගොස් අන්තිමට සම්පූර්ණයෙන් ම සිදී යන්නේ ය. පළමුවෙන් ඉතා මිහිරි බවක් දනෙත ලෙසට ඉතා බලවත් ලෙසට පටත් ගත් පීතිය කෙමෙන් හීත වනුයේ මද වූවා සේ දනෙනුයේ දිරීමෙන් එය දුබල වන බැවිනි. එසේ කෙමෙත් ජරාවෙන් දුබල වී ගොස් අන්තිමට ඒ පීතිය සර්වාකාරයෙන් නැති වන්නේ ය. පටන්ගත් පීතිය කෙමෙන් දුබලවීම **සන්තතිප්රාව** ය. අන්තිමේ දි සර්වාකාර යෙන් පීතිය සිදී යාම **සන්තති මරණය** ය.

යම් කිසි කරුණක් නිසා උගු කෝපයක් පහළ වූ කල්හි ජරාව එය දුබල කරන්නට පටන් ගනී. තරමක් කාලය ගත වූ පසු කෝපය මඳ වූවා සේ දනෙනුයේ ඒ දුබල වීම නිසා ය. කෙමෙන් දුබල වී ගොස් අන්තිමේ දී කෝපය නැති වී යයි. එකල්හි කෝපය සන්සිදුණේ යයි කියනු ලැබේ. කෝපය සන්සිදීමය යි කියනුයේ කෝධ සහගත සිත් පරම්පරාවේ සන්තති මරණයට ය. කෙමෙන් සන්සිදීම නම් **සන්තති ජරාවය**. මෙසේ චිත්ත පරම්පරාවන් ගේ සන්තති ජරා මරණ දෙක සලකා ගත

93

### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

එක් නාමරූප ධර්මයකට ඇත්තා වූ ජීවන කාලය හෙවත් පවත්නා කාලය ඉතා කෙටි කාලයකි. ඒ කාලය උත්පාදය - ස්ථීතිය - හඬ්ගය යි තුනට බෙදනු ලැබේ. ඒ තුන් කාලයෙන් එක් එක් කාලයක් ඇසි පිය හෙලන කාලයෙන් ලක්ෂයෙන් පංගුවක් පමණ වත් දිග නැත. පෙර නො තුබුණා වූ යම්කිසි නාම රූප ධර්මයක පැන නැහීම, මතු වීම, පහළ වීම එක්තරා වේගයකි. උත්පාදය යි කියනුයේ ඒ වේගයට ය. ඒ වේගය ජරාවට පැමිණීමෙන් සිටී. නවතී. වේගය නැවතී පවත්නා අවස්ථාවට ස්ථීතිය යි කියනු ලැබේ. ඉපදීමේ වේගය සන්සිදෙනු සමහ ම එය බිද වැටේ. එයට හඬගය යි කියනු ලැබේ.

ඉපදීමේ වේගය නවත්වා උපන් ධර්මය බිද වැටීමට යොමු කර දෙන්නා වූ සංස්කාරයන් ගේ මේරීම පැසීම වූ ස්ථිතිය **කෂණික ප්රාව** ය. එය නිසා වන්නා වූ සංස්කාරයන්ගේ බිද වැටීම අතුරුදහන් වීම **කෂණික මරණය** යි. ක්ෂණික ජරා මරණ දෙක අභිධර්මය උගත හොත් හොඳින් වැටහෙනු ඇත. ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞර්මනසා උපායාස යන මේ පස පටිච්චසමුප්පාදයේ අංග තො වන නිසා ද තේරුම් ගැනීමට අපහසු නො වන නිසා ද ඒවා ගැන විස්තරයක් නො කරනු ලැබේ.

මෙම පුතීතායමුප්පාද දේශනය අවිදාාවෙන් පටන් ගෙන තිබෙනුයේ අවිදාාව අහේතුක ව ඇති වන්නක් නිසා හෝ අන් සැමට පළමුව ලෝකයෙහි එය ඇති වූ නිසා හෝ නො වන බව පෙර කියා ඇත. "**ජාතිපච්චයා ජරාමරණං.** සෝකපරිදේවදුක්බදෝමනස්සුපායාසා සමහවන්ති" යි පුතීතායමුප්පාද දේශනය අවසන් කර තිබෙනුයේ ද ජරා මරණයෙන් මේ හේතු ඵල පරම්පරාව කෙළවර වී යන නිසා නො වේ. අවිදාහ තෘෂ්ණා පුහාණයෙන් මේ චකුය අර්හත්මාර්ගඥනය නමැති කඩුවෙන් සිදින තුරු කාල නියමයක් නැති ව මේ හේතු ඵල පරම්පරාව ඉදිරියට නො සිදී පවත්නේ ය. එසේ පවත්නා බව දක්වීම පිණිස මෙහි පටන් ගැනීමේ දී දක් වූ අවිදාහව නැවතත් දක්වීම පිණිස මෙහි පටන් ගැනීමේ දී දක් වූ අවිදාහව නැවතත්

### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

ඒ අවිදාාාව නැවත දේශනය නො කරන ලදුයේ යම්කිසි කරුණක් නිසා ය. එනම් - ජරා - මරණ ශෝක පරිදේව-දූබ - දෞර්මනසා - උපායාසයෝ ද මේ සංසාර චකුයට ඇතුළු කොට දක්විය යුතු ම ය. මේ හේතුඵල පරම්පරාව පිළිබඳ සෙවිය යුත්තේ ද, මෙය දනයුත්තේ ද ජරා මරණාදි දුක් රැස ඇති නිසා ය. ජාතියට අනතුරු ව මේ ස්ථානයේ දී ජරා මරණාදිය නො දක්වා මුලට ່ ຮ່ອຄັ້ຈັດ ສີຽອວ "**ජාතපව්වයා අව්ජ්ජා**" යි අවිදාහව දක්වත හොත් ජරාමරණාදිය දක්වන්නට තැනක් නො ලැබේ.

එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ වරක් වදළ අවිදාාව තැවත නො ගෙන "ජාතිපච්චයා ජරාමරණං" යි වදළ සේක. ප්රා මරණයන් වදුරා, **ප්රාමරණ පච්චයා අවිප්ජා** යි දේශනය කළත් යෙදෙන්නේ නො වේ. එබැවින් එසේ ද නොවදළ සේක. ශෝක - පරිදේව දුඃඛ - දෞර්මනසා - උපායාසයෝ අවි-දාාාවෙන් වෙන් නො වන අවිදාාාව හා බැදී උපදනා ධම්යෝ ය. එබැවිත් ශෝකාදිය වදළ කල්හි අව්දාාාව ද දැක්වූයේ වන්නේ ය. ජාතිය නිසා ඇති වන්නේ ජරාමරණාදි ධර්ම සත පමණක් ම නො වේ. සත්ත්වයකු ගේ ඉපදීමේ පටන් මරණය දක්වා කාලය තුළ සත්ත්ව සන්තානයෙහි යම් යම් ධර්ම කෙනෙක් ඇති වෙත් නම් ජාතිය ඒ සියල්ලටම හේතු වේ. නූපන්නා නම් ඒවා ඇති නො වන බැවිනි.

සත්ත්වයකු උපනහොත් ඔහුට ස්වසන්තානයට අයත් ස්කන්ධයන් නිසා ද, ඔහුගේ ඉන්දියයන්ට හමු වන රුප ශබ්දාදි ආරම්මණයන් නිසා ද, අවිදාාාව ඒකාන්තයෙන් ඇති වන්නේ ය. එබැවින් දේශනා භේදය වන නිසා කථාගතයන් වහන්සේ විසින් නමින් ගෙන අවිදාාාව නො වදළේ වී නමුත් මෙහි අවිදාාාව ද ගැනෙන බව දන යුතු ය. අවිදාාාව ඇති වූ කල්හි නැවතත් කර්ම රැස්කරන බැවිත් කර්ම නිසා නැවත උපදින බැවින් මේ හේතුඵල පරම්පරාව නො සිදී පවතින්නේ ය යි දත යුතු. එහි මුලක් ද නැක්තේ ය. පුකීතාාසමුප්පාද දේශනය ජාති තුනකට සම්බන්ධව පවත්නා සැටි මේ සටහන බලා දත යුතු.

# පටිච්ච සමූප්පාදය

| <b>අතිත</b><br>භවය | අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා<br>සංඛාර පච්චයා ්                                                                                                  |  |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                    | – විඤ්ඤාණං<br>විඤ්ඤාණපච්චයා නාමරූපං                                                                                                     |  |
| වර්තමාන<br>භවය     | තාමරූප පච්චයා සලායතතං<br>සළායතනපච්චයා එස්සෝ<br>එස්සපච්චයා වේදතා<br>වෙදතාපච්චයා තණ්හා<br>තණ්හාපච්චයා උපාදතං<br>උපාදනපච්චයා හවො: හවපච්චයා |  |
| අනාගත<br>හවය.      | - ජාති<br>ජාතිපච්චයා ජරා මරණං, සෝකපරිදේව<br>දුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති                                                               |  |

### අංග දෙලොස

මෙහි අංග දෙළොසෙකි. එනම් :- අවිජ්ජා, සංඛාර, විඤ්ඤණ, තාමරූප, සළායතන, එස්ස, වේදනා, තණ්හා, උපාදන, හව, ජාති, ජරාමරණ යන මේ දෙළොස ය, ශෝකාදිය අංගභාවයෙන් ගණන් තො ගනු ලැබේ. මේවායින් අවිදාහ සංඛාර දෙක අතීතාංගයෝ ය. ජාති ජරාමරණ දෙක අනාගතාංගයෝ ය. විඥනාදි මැද අට වර්තමානාංගයෝ ය.

# සන්ධි තුන

චකුයක් වී පවතින්නා වූ මේ ධර්ම පරම්පරාවෙහි හේතු ඵල සන්ධිය ය, ඵල හේතු සන්ධිය ය, තවත් හේතු ඵල සන්ධියකැ යි සන්ධි තුනක් වේ. අවිදාහ සංස්කාර දෙක අතීත හවයේ හේතුහු ය. අතීත සංස්කාරය නිසා වර්තමාන හවයේ පුනිසන්ධි Non-commercial distribution විඥනය පහළ වේ. එහි සංස්කාරය අතීත හවයටත් විඥනය වතීමාන භවයටත් අයත් ය. එබැවිත් ඒ දෙක අතර එක් හේතු ඵල සන්ධියකි. වර්තමාන හවයෙහි හටගත්තා විඤ්ඤාණ තාමරුප, සළායතත, එස්ස, වේදතා යත මේ අංග පසම අවිදාා සංස්කාර සංඛාාත අතීත හේතු දෙදෙනා ගේ ඵල වූ අංගයෝ ය. ඒ ඵල ධර්ම පස නිසා නැවත ඒ සත්ත්වයාහට අතාගත හවයෙහි ඉපදීමට හේතු වන්තා වූ කණ්හා - උපාදන - හව යන අංගයෝ පහළ වෙති.

වර්තමාන හවයට අයත් අංග අට අතුරෙන් විඤ්ඤණොදි පස අතීත හේතූන් ගේ ඵලත් තණ්හාදි තුන අනාගත හවයට පැමිණීමට කරුණු වන වර්තමාන හේතූන් බැවින් ඒ ධර්ම අට ඵල හේතු වශයෙන් දෙකකට බෙදේ. එසේ බෙදෙන බැවින් වර්තමාන ඵලයන් ගේ අන්තිම ධර්මය වූ වේදනාව ගේ හා වර්තමාන හේතූන් ගේ පළමුවන ධර්මය වූ තෘෂ්ණාවත් අතර එක් ඵල හේතු සන්ධියකි. තෘෂ්ණා උපාදන හව සංඛාාත වර්තමාන හවයේ හේතු, නිසා අනාගත හවයෙහි ජාති ජරා මරණ යන ඵලයෝ වෙති. එබැවින් වර්තමාන ජාතියට අයත් වූ කර්මහවයට හා අනාගත හවයට අයත් වූ ජාතියට ද අතර එක් හේතු ඵල සන්ධියකි. මෙසේ මේ පුතීතා සමූද්පාදය සන්ධිතුයකින් යුක්ත වේ.

### සන්ධිතුය මේ සටහනින් බලා ගත යූතු

අවිජ්ජාපච්චයා සඞ්ඛාරා සඞ්ඛාරපච්චයා

හේතු ඵල සන්ධිය

> විඤ්ඤාණං විඤ්ඤණපච්චයා නාමරූපං තාමරූපපච්චයා සලායතනං සළායතනපච්චයා පස්සෝ එස්සපච්චයා වේදනා Non-commercial distribution

- **O** 

Ο

ඵල හේතු සන්ධිය

තණ්හා

වේදනාපච්චයා

තණ්හාපච්චයා උපාදනං උපාදනපච්චයා හවො හවපච්චයා

හේතු ඵල සන්ධිය

ජාති

ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සෝක පරිදේවදුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවත්ති

### සංගුහ සතර

පටිච්චසමුප්පාදංග දෙළොස සත්ධි වන ස්ථානයන් ගෙන් වෙත්කර ගන්නා කල්හි ධර්ම කොටස් සතරක් වේ. එයින් එක් කොටසක් එක් සමූහයකි. ඒ රාශි සතරට සංගුහ සතරය යි කියනු ලැබේ. එහි **අව්ප්ජා සංඛාර** දෙක පළමු වන රාශිය ය. **විඤ්ඤණ තාමරූප සලායතන එස්ස වේදනා** යන අංග පස දෙවන රාශිය ය. **තණ්හා උපාදන හව** යන තුන තුන්වන රාශිය යි. **ජාති ප්රාමරණ** යන දෙක සතර වන රාශිය යි.

# විංශතාකාරයෝ

# ''අතිතේ හේතවෝ පසද්ව ඉදනි ඵල පසද්වකං ඉදනි හේතවෝ පසද්ව ආයතිං ඵල පසද්වකං''

යනුවෙත් දැක්වෙත පරිදි මේ හව චකුයෙහි අතීත හේතු පසක් ද, වර්තමාත ඵල පසක් ද, වර්තමාත හේතු පසක් ද, අතාගත ඵල පසක් දැ යි අංග විස්සක් වේ. පටිච්චසමුප්පාද පාළියෙහි අතීත හේතු වශයෙන් ස්වරූපයෙන් දැක්වෙන්නේ අවිදාා සංස්කාර දෙක ය.

## අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

අවිදාහවෙන් මඩනා ලද තැනැත්තේ ස්වකීය ස්කන්ධයන්ට හා බාහිර රූපශබ්දාදියට ද ආශා කරයි. ආශා කළ තැනැත්තේ මම ය මාගේ ය යනාදීන් ඒවා තදින් ගතී. තදින් ගත් තැනැත්තේ ඒවා නිසා පින් පව් කරයි. එබැවින් අතීත හේතු වශයෙන් අවිදාහ සංස්කාර දෙක ගත් කල්හි තෘෂ්ණා උපාදන හවයෝ ද ගන්නා ලද්දහු වෙති. එබැවින් ස්වරූප වශයෙන් දැක්වූ **අව්දාහ සංස්කාර** දෙක ය, ඒ දෙක ගන්නා කල්හි ගැනෙන **තණ්හා උපාදන කමහව** යන තුන ය යි අතීත හේතු පසක් වේ.

මෙහි පූර්ව වේතතාව සංස්කාරය යි ද, නිෂ්ඨාපන වේතතාව කර්මහවය යි ද ගත යුතු. පිත් වූ හෝ පව් වූ හෝ යම්කිසි කුියාවක් කරත්තට දින ගණතක් හෝ සති ගණතක් හෝ මාස ගණතක් හෝ වර්ෂ ගණතක් හෝ කල්පතා කරමින් ගත කරත්තහු ගේ ඒ වේතතා රාශිය පූර්ව වේතතාය යි දත යුතු. කල්පතා කළ පරිදි සිතු පරිදි ඒ කුියාව සිදුකරත්තා වූ වේතතාව නිෂ්ඨාපන වේතතාව ය. යමක් කරත්නට කොතෙක් කල් සිතුවත් එය සිදුකරත්නට නුපුළුවන් වූවහොත් ඒ වේතතා මතු උත්පත්තියක් ඇති කරලීමට තරම් බලවත් නොවෙති. මතු උත්පත්තික් ඇති කිරීමට තරම් බලවත් වනුයේ නිෂ්ඨාපන වේතතාව ය. නිෂ්ඨාපන වේතතාව ඇති වී කර්මය සිදු වුව හොත් එයින් පූර්ව වේතතා රාශිය ද බලවක් වේ. දුබල පූර්ව වේතතා මතු උත්පත්තියක් ඇති කිරීමට අසමර්ථය යි කී නමුත් ඒවා සර්වපුකාරයෙන් ම පුනිසන්ධියක් ගෙත තො දෙන්තාහු ද තො වෙති. සමහර විට ඒවා ද පුනිසන්ධියට හේතු වේ.

තවත් කුමයකින් එක් එක් ජීවන වාරයක පූර්ව ජවන සයෙහි වේතනාව සංස්කාරය යි ද, සප්තම ජවන වේතනාව කර්ම භවය යි ද කියනු ලැබේ. දෙවන ජාතියෙහි පුතිසන්ධිය සප්තම ජවන වේතනාවෙන් ඇති කරනු ලැබේ. ව්ඤ්ඤණ, තාමරූප, ෂඩායතත, ස්පර්ශ, වේදතා යන මේ අංග පස අතීත හේතු පස නිසා ඇති වන වර්තමාන ඵල පස ය. පටිච්චසමුප්පාද පාළියෙහි ස්වරූපයෙන් උද්ධරණය කොට දක්වා

#### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

තිබෙනුයේ තෘෂ්ණා - උපාදත - හව යන වර්තමාන හේතු තුන පමණෙකි. එහෙත් තෘෂ්ණා උපාදනයන් අවිදාාව සමග ම මිස අවිදාාවෙත් වෙත් ව කිසි කලෙක ඇති තො වන බැවිත් ඒ දෙක ගත් කල්හි අවිදාාව ද ගැනෙන්නේ ය. කර්මහවය යි කියනු ලබන නිෂ්ඨාපන වේතනාව හෝ සප්තම ජවන වේතනාව පූර්ව වේතනාවන් ගෙන් තොරව ඇති තො වන බැවින් කර්මහවය ගැනීමෙත් සංස්කාරය ද ගැනෙන්තේය. එබැවින් ස්වරූපයෙන් දේශිත තෘෂ්ණා - උපාදත · හව යන අංග තුන ය, ඒවා ගැනීමෙන් ගැනෙන අව්දා -සංස්කාර යන අංග දෙක ය යි වර්තමාන හවයෙහි හේතු පසක් වේ.

අනාගත ඵල වශයෙන් පාළියෙහි දැක්වෙන්නේ **ජාතිය හා** ජ**රාමරණය ය**. ජාතිය කියා අමුතු දෙයක් තැත. එය නම් විඤ්ඤණාදි ඵල පඤ්චකය ය. ජරාමරණ යනු ද ඒවායේ ම දිරීම් - බිදීම් දෙක ය. එබැවින් ජාති ජරාමරණයන් කීමෙන් කියැවෙන්නේ විඤ්ඤණාදි ඵල පඤ්චකයම ය. එබැවින් **ව්ඥන - නාමරූප -**ෂඩායතන - ස්පර්ශ - වේදනා යන මේ පස අනාගත ඵල පඤ්චකය යි දත යුතු.

## අතීත හේතු පස

අව්ප්ජා, සංඛාර, තණ්හා, උපාදන, හව.

වර්තමාන ඵල පස

විකද්කදුණ, නාමරූප, සලායතන, ඵස්ස, වේදනා,

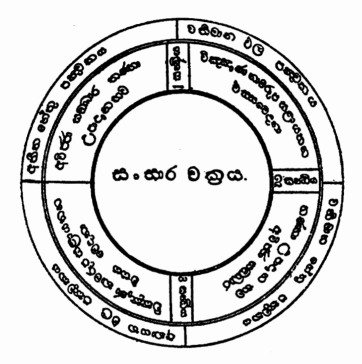
වර්තමාන හේතු පස

තණ්හා, උපාදන, හව, අව්ප්ජා, සංඛාර.

අනාගත ඵල පස

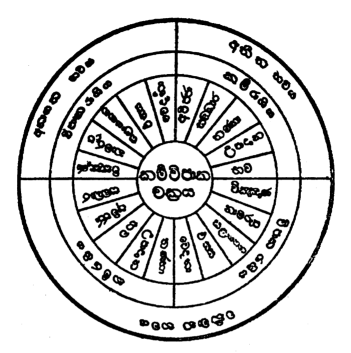
ව්ඤ්ඤුණ, නාමරූප, සලායතන, එස්ස, වේදනා. Non-commercial distribution

100



අවයව පස බැගිත් ඇති රාශි සතරකිත් යුක්ත මේ ධර්ම පරම්පරාව ගරාදි විස්සක් ඇති කරත්ත රෝදයක් වැති ය. බිම පෙරළෙමින් යන රෝදය වරක් බිමට සිටි තැන උඩට හැරී ගොස්, නැවතත් බිමට පැමිණෙමින් කොතෙක් දුර වුවත් පෙරළෙන්නාක් මෙන්, හේතුවෙත් ඵලයත් නැවත ඵලයෙත් හේතුවත් ඒ හේතුවෙත් නැවත ඵලයත් ඇතිවෙමිත් ඉමක් කොණක් නැති ව මෙම හේතු ඵල පරම්පරාව පෙරළෙමින් පවත්තේ ය. මෙය චකුයක් වැතිය යි කියන ලදුයේ එහෙයිනි.

Non-commercial distribution



මේ හේතු ඵල පරම්පරාව කර්ම විපාක වශයෙන් ද චකුයකි. මෙහි අතීත හේතු පස කර්ම කොට්ඨාසයට ඇතුළත් ය. වර්තමාන ඵල පස විපාක කොට්ඨාසයට ඇතුළත් ය. වර්තමාන හේතු පස කර්ම කොට්ඨාසයට ඇතුළත් ය. අනාගත ඵල පස විපාක කොට්ඨාසයට ආතුළත් ය. කර්මය නිසා විපාක ඇති වීමෙන් ද, විපාකය නිසා නැවත කර්මය ආති වීමෙන් ද, මේ චකුය කර්මක්ෂයකරඥනයෙන් කර්මයන් ක්ෂය කරන තුරු නැවත තැවතත් පෙළෙමින් පවත්තේ ය.

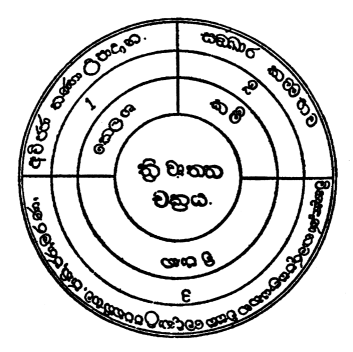
## ති වෘත්තය

ු පටිච්චසමූප්පාදඩ්ග දෙළොසෙන් කොටසක් ක්ලේශයෝ ය. කොටසක් කර්මයෝ ය. කොටසක් විපාකයෝ ය. ක්ලේශයන් නිසා සත්ත්වයෝ කර්ම කෙරෙති. කර්මය නිසා විපාකය වේ. විපාකය නිසා නැවතත් ක්ලේශයෝ පහළ වෙති. ක්ලේශයන්ගෙන් පටන් ගත්

Non-commercial distribution

ධර්ම පරම්පරාවෙහි නැවතත් ක්ලේශයන් ඇතිවීම, පටන්ගත් තැනට ම පැමිණීම ය. යම්කිසි ධර්ම පරම්පරාක නැවත පටන් ගත් තැනට ම පැමිණීම වේ නම් ඒ ධර්ම පරම්පරාවට චකුයකැ යි කියනු ලැබේ.

ක්ලේශයන් ගෙන් පටන් ගෙන කර්ම හා විපාක ඇති වී තැවත ද ක්ලේශයන් ඇති වීමෙන් මුලට එන බැවිත් මෙය චකුයකි. ක්ලේශ කර්ම විපාක වශයෙන් මේ චකුය මාර්ගඥනයෙන් කෙලෙසුන් නසන තුරු නො සිදී පවත්තේ ය.



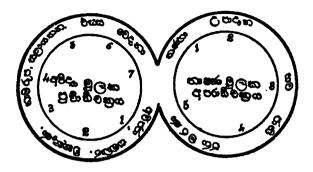
මෙහි අවිදාහ තෘෂ්ණා උපාදනයෝ ක්ලේශයෝ ය. කර්මභවය හා සංස්කාරයෝ කර්මයෝ ය. විඤ්ඤණ - තාමරූප - සළායතන - එස්ස - වේදතා - උපපත්තිභව - ජාති - ජරා - මරණ යන Non-commercial distribution මොවුහු විපාකයෝ ය. නැවත නැවත මතු වී එන්නා වූ ධර්මයන්ට වෘත්තය යි ද කියනු ලැබේ. නැවත නැවත එන්නා වූ අර්ථයෙන් ක්ලේශයෝ ක්ලේශවෘත්ත නම් වෙති. කර්මයෝ කර්ම වෘත්ත නම් වෙති. විපාකයෝ විපාක වෘත්ත නම් වෙති.

# මූල දෙක

මේ සංසාර චකුයෙහි පූර්වාර්ධය අපරාර්ධය යි කොටස් දෙකකි. අවිජ්ජා - සංඛාර - විඤ්ඤණ - නාමරූප - සළායතන - එස්ස - වේදනා යන මේ ධර්ම සමූහය පූර්වාර්ධය යි. තණ්හා - උපාදන හව - ජාති ජරාමරණය මේ ධර්ම සමූහය අපරාර්ධය යි. පූර්වාර්ධය පටත් ගැතෙතුයේ අවිදාහවෙති. අපරාර්ධය පටත් ගැතෙතුයේ තෘෂ්ණාවෙති. එබැවිත් අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක මෙහි මූල ධර්මයෝ ය. මූල යයි කියනුයේ ඒ ඒ අර්ධයේ ඉතිරී ධර්ම ඒ දෙක තිසා ඇති වන බැවිති. ඒ දෙක තිසා ඇති වේය යි කියනුයේ ඒ දෙක තැසූ කල්හි ඉතිරි ඒවා පහළ තො වන බැවිති. මූල ධර්ම දෙක නැසීමෙන් මිස අන් කුමයකින් ඒ ධර්ම තො තැසිය හැකි ය.

මේ සංසාර චකුය දිග ලණුවක් නැවත නැවත දරණ ගසා තැනූ වළල්ලක් හෙවත් චකුයක් වැනි ය. බොහෝ පටවල් ඇත්තා වූ ඒ වළල්ල එක් වළල්ල කැයි ද ගත හැකි ය. බොහෝ පටවල් නිසා වළලු බොහෝ ගණනකැයි ද ගත හැකි ය. එමෙන් බොහෝ ධර්මයන් ඇත්තා වූ පඹ වළල්ලක් මෙන් අවුල් වූ මේ සංසාර චකුය එක චකුයක් සැටියට ද කිය හැකි ය. චකු බොහෝ ගණනක් සැටියට ද කිය හැකිය. **හේතුඵල චතුය. කර්මවිපාක චතුය. ක්ලේශ කර්ම විපාක චතුය** යන මේවා කියන ලදුයේ එහෙයිනි. අවිදාාව නිසා සංස්කාරයෝ ද, සංස්කාරයන් නිසා විඥනය ද, ඉක්බිනි නාමරූප ෂඩායතන ස්පර්ශ වේදනාවෝ ද, උපදිනි. වේදනාව නිසා නැවත පටන් ගත් ධර්මය වූ අවිදාාව ම ඇතිවන බැවින් පූර්වාර්ධය ද එක් හව චකුයකි. තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය ද, උපාදනය නිසා හවය ද, හවය නිසා ජාතිය ද, ජාතිය නිසා ජරාමරණය ද වී තැවත මූල ධර්මය වූ තෘෂ්ණාව ම ඇතිවන බැවින් අපරාර්ධය ද එක් චකුයක් වේ.

Non-commercial distribution



මෙසේ චකු දෙකක් වෙතත් මේ දෙක පුද්ගලයන් දෙදෙනකු පිළිබද චකු දෙකක් නො වේ. මේ චකු දෙක ම පවත්නේ සෑම කල්හි ම එකටම ය. තෘෂ්ණාව ඇතිවීමේ පුධාන හේතුව වේදනාව ය. වේදනාව වැනි තවත් ආහාරයක් තෘෂ්ණාවට නැත. එබැවින් "වේදනා පච්චයා තණ්හා" යි වේදනා පුතායෙන් තෘෂ්ණාව වන බව වදළ සේක. තෘෂ්ණාව අවිදාහවෙත් තොරව කිසි කලෙක ඇතිවන්නක් නො වේ. තෘෂ්ණාව උපදිතොත් සැමකල්හි එය සමග අවිදාා ද උපදනේය. එතැන දී අවිදාහව සංස්කාරයන්ට හේතු වීමෙත් සංස්කාර නිසා විඥතාදිය වීමෙත් පූර්වාර්ධ චකුය වේ. තෘෂ්ණාව උපාදනයන්ට හේතු වීමෙත් අපරාර්ධ චකුය වේ. මෙය තේරුම් ගැනීම අපහසු අවුල් තැනකි. නැවත නැවත සිතා බලා කාරණය තේරුම් ගනිත්වා.

**"තත්ථ පූරිමං දිට්ඨිචරිතවසේන වූන්තං. පච්ජමං තණ්හා-**චරිතවසේන" යනුවෙන් මේ චකු දෙකින් පූව් වූ අවිදාහ මූලික චකුය දෘෂ්ටිචරිතයා ගේ වශයෙන් ද තෘෂ්ණා මූලික පශ්චිම චකුය, තෘෂ්ණා චරිතයා ගේ වශයෙන් ද දේශනය කරන ලදැ යි අටුවාවෙහි කීහ. එයට හේතු වශයෙන් දෘෂ්ටිචරිතයා ගේ සංසාර පුවෘත්තිය කරන ධර්මය අවිදාහව බවත් තෘෂ්ණා. චරිතයා ගේ සංසාරය පවත්වන ධර්මය තෘෂ්ණාව බවත් දැක්විණ.

තවද :- ''<mark>උච්පේදදිට්ඨිසමූග්ඝාතාය වා පඨමං, ඵලූප්පත්තියා</mark> හේතුනං අනුපච්පේදප්පකාසනතෝ, සස්සත දිට්ඨිසමූග්ඝාතාය වා දුතියං, උප්පත්නාතං ජරා මරණප්පකාසනතෝ" යි ඵලය ඉපදීමෙහි හේතූන් ගේ නො සිඳ පැවැත්ම දක්වන බැවින් පළමුවන චකුය උච්ඡේද දෘෂ්ටිය දුරුකිරීම පිණිස වදළහ යි ද, උපන් ධර්මයන් ගේ ජරාමරණය පුකාශ කරන හෙයින් දෙවන චකුය ශාශ්වතදෘෂ්ටිය නැසීම පිණිස වදළහ යි ද දැක්විණි.

තවද:- "ශබහසෙයාකවසේන පූරීමං, අනුපුබ්බප්පවත්ති දිපනතෝ, ඕපපාතිකවසේන පව්ජීමං, සහුප්පත්ති දිපනතො" යි පිළිවෙලින් පැවැත්ම දක්වන බැවින් පූච් චකුය මවුකුස උපදනා සත්ත්වයන් ගේ වශයෙන් ද, එකවර පහළවීම දක්වන බැවින් දෙවැන්න ඕපපාතික සත්ත්වයන් ගේ වශයෙන් ද වදළහ යි දැක්විණ.

''සච්චප්පහවතෝ කිච්චා වාරණා උපමාහි ච. ගම්හිර නය හේද ච විඤ්ඤාතබ්බං යථාරහං''

යනුවෙන් දැක්වෙන පරිදි මේ හව චකුය ඒ ඒ අංගය ඇති කරන්නා වූ සතායන් ගේ වශයෙන් ද, කෘතා වශයෙන් ද, දෘෂ්ටිතිවාරණයා ගේ වශයෙන් ද, උපමා වශයෙන් ද, ගම්හීර හාවයා ගේ වශයෙන් ද, නය පුභේද වශයෙන් ද දත යුතු ය.

"තණ්හා ව අවසේසා ව කිලේසා අවසේසා ව අකුසලා ධම්මා තීණි ව කුසලමූලානි සාසවානි අවසේසවා ව සාසවා කුසලා ධම්මා අයං වූව්වති දුක්ඛසමූදයෝ" යනුවෙන් තෘෂ්ණාව ද, අවශේෂ ක්ලේශයෝ ද, අවශේෂාකුශල ධර්මයෝ ද, සාශුව කුශල මූලයෝ තිදෙන ද, අවශේෂාශුව කුශල ධර්මයෝ ද යන මෙය දුෘඛසමුදය සතාය යි විහංග පාළියෙහි වදළ කුමයෙන් මේ හව චකුයට අයක් ධර්මයන්ගෙන් කර්ම පක්ෂයට හා ක්ලේශ පක්ෂයට අයක් අංගයෝ සමුදය සතායට අයක් වන්නාහ. ඉකිරි ධර්මයෝ දුෘඛ සතායට අයක් වන්නාහ.

ද්වාදශාංගයන් අතුරෙන් අවිදාහව ක්ලේශයක් හෙයින් කියන ලද කුමයේ සැටියට සමුදය සතායට අයත් ය. අවිදාහ හේතුවෙන් හටගන්නා වූ.සංස්කාරය ද, සමුදය සතායට ම අයත් ය. එබැවින් සංස්කාරය අවිදාහ සංඛාහත සමුදය සතායෙන් පටන් ගැනෙන්නා වූ ගළා එන්නා වූ සමුදය සතායකි. විඥානය සංස්කාර සංඛාහත සමුදය සතායෙන් ගළා එන්නා වූ දුංඛසතාය යි. ෂඬායතනය නාම රූප සංඛාහත දුංඛසතායෙන් එන්නා වූ දුංඛඛ සතාය යි. ස්පර්ශය Non-commercial distribution

106

ෂඩායතන සංඛාාත දුෘඛ සතායෙන් එන්නා වූ දුෘඛසතාය යි. වේදනාව ස්පර්ශ සංඛාාත දුෘඛසතායෙන් එන්නා වූ දුක්ඛසතාය යි. තෘෂ්ණාව වේදනා සංඛාාත දුෘඛසතායෙන් එන්නා වූ සමුදය සතාය යි. උපාදනය තෘෂ්ණා සංඛාාත සමුදය සතායෙන් එන්නා වූ සමුදය සතාය යි. හවය උපාදන සංඛාාත සමුදය සතායෙන් එන්තා වූ සමුදය දුෘඛ සතාය දෙක ය. ජාතිය කර්මහව සංඛාාත සමුදය සතායෙන් එන්නා වූ දුෘඛසතාය යි. ජරා මරණය ජාති සංඛාාත දුෘඛසතායෙන් එන්නා වූ දුෘඛසතාය යි. මෙසේ මේ හවචකුය සතා වශයෙන් දත යුතු ය. පහසුවෙන් තේරුම් ගැනීමට මෙම සටහන බලනු.

| 1.  | අව්ජ්ජා | සමුදය සච්ච        |
|-----|---------|-------------------|
| 2.  | සංඛාර   | සමුදය සව්ච        |
| 3.  | විඤ්ඤාණ | දුක්ඛ සච්ච        |
| 4.  | නාමරූප  | දුක්ඛ සච්ච        |
| 5.  | සළායතන  | දුක්ඛ සච්ච        |
| 6.  | ඵස්ස    | දුක්ඛ සච්ච        |
| 7.  | වේදනා   | දුක්ඛ සච්ච        |
| 8.  | තණ්හා   | සමුදය සච්ච        |
| 9.  | උපාදන   | සමුදය සච්ච        |
| 10. | භව      | සමුදය, දුක්ඛ සච්ච |
| 11. | ජාති    | දුක්ඛ සච්ච        |
| 12. | ජරාමරණ  | දුක්ඛ සච්ච        |

අවිදාහදීන් ගේ කෘතායෝ මෙසේ දත යුතු. රූපාදි ආරම්මණ විෂයෙහි සත්ත්වයන් මුළා කරවීම හා සංස්කාරයන් පහළ කරවීම අව්දහාව ගේ කෘතා යි. කුසලාකුසල කියා සිදුකිරීම හා විපාක විඥනයන් පහළ කරවීම සංස්කාරයත් ගේ කෘතායයි. රූපාදිය දැන ගැනීම හා නාමරූප පහළ කරවීම **විඥනයා ගේ** කෘතාය යි. ඔවුනොවුන්ට උපකාරීවීම හා ෂඩායතනය පහළ කරවීම **තාමරූපයා** ගේ කෘතාය යි. රූපාදි අරමුණු පිළිගැනීම හා ස්පර්ශය ඇති කිරීම **සඩායතනයා ගේ** කෘතාය යි. අරමුණු ස්පර්ෂ කිරීම හා වේදනාව පහළ කරවීම **ස්පර්ශයා ගේ** කෘතාය යි. ආරම්මණ රසය විදීම හා තෘෂ්ණාව ඇති කරවීම **වේදනාව ගේ** කෘතාය යි. ඇලුම් කළ *Non-commercial distribution*  යුත්තෙහි ඇලීම හා උපාදනය පහළ කරවීම **තෘෂ්ණාව ගේ** කෘතාය යි. ආත්මාදි වශයෙන් තදින් ගැනීම හා හවය පහළ කරවීම **උපාදනයා ගේ** කෘතාය යි. තාතා ගතීන්ට පැමිණවීම හා ජාතියට පුතාවීම **භවයා ගේ** කෘතාය යි. ස්කන්ධයන් පහල කරවීම හා ජරා මරණයට පුතායවීම **ජාතිය ගේ** කෘතාය යි. ස්කන්ධයන් ගේ දිරීම් බිදීම් දෙක සිදුකිරීම හා ශෝකාදියට ස්ථාන වී හවාන්තරයන් ඇති කිරීම **ජරාමරණයා** ගේ කෘතාය යි.

මෙසේ කෘතායත් ගේ වශයෙන් ද අවිදාාදීහු දත යුත්තාහු ය. හුදෙක් ආත්ම තො වන්තා වූ සත්ත්ව පුද්ගල තො වන්තා වූ ශුද්ධ වූ ධර්මයන් තිසා තවත් ධර්මයන් ඇතිවීමෙන් මෙම සංසාර චකුය පවත්තේ ය. මෙහි ඒ ඒ කුියා සිදු කරත්තා වූ සැපදුක් විදවන්තා වූ අධිපතියෙක් ද තැත. කරන්තා වූ විදින්තා වූ අත් කෙනෙක් ද තැත.

- ඒවං සමුප්පන්නමිදං සහේතුකං දුක්ඛං අනිව්වං වලමිත්තරද්ධුවං ධම්මේහි ධම්මා පහවන්නි හේතුසෝ නහෙත්ථ අත්තා ව පරෝ ව විප්ජති.
- (2) ධම්මා ධම්මේ සඤ්ජනෙත්ති හේතුසම්හාර පච්චයා හේතුනඤ්ච නිරෝධාය ධම්මෝ බුද්ධේන දේසිතෝ හේතුසු උපරුද්ධෙසු ජීන්නං වට්ටං න වට්ටති.
- (3) ඒවං දුක්ඛංන්තකිරියාය බහ්මචරියිධ විප්ජති, සත්තේ ච නූපලබ්හන්තේ නෙවුව්පේදෝ න සස්සතං (විහංගට්ඨ කථා)

## තේරුම:-

(1) මෙසේ හටගන්නා වූ මේ හව චකුය හේතූන් නිසා පවත්නේ ය. මෙම හව චකුය දුකය, අනිතා ය, සෙලවෙන සුලුය, වෙනස්වන සුලුය, අස්ථිරය, හේතු වූ ධර්මයන් නිසා ධර්මයෝ ම පහළ වන්නා හ. මෙහි තෙමේ ය කියා හෝ අනෙකෙක්ය කියා හෝ කිසිවෙක් නැත්තේ ය.

Non-commercial distribution

### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

(2) (එක්තෙකට හේතුවීමෙත්) ධර්මයෝ ම ධර්මයත් උපදවති. හේතුත් ගේ තිරෝධය පිණිස බුදුත් වහත්සේ විසිත් ධර්මය දේශතා කරන ලද්දේ ය. හේතුත් නිරුද්ධ කල්හි ලෝකෝත්තර මාර්ගඥනයෙන් සිදින ලද සංසාර වෘත්තය මතු තො පවතී.

(3) මෙසේ දුක් කෙළවර කිරීම පිණිස මේ සස්නෙහි බුහ්මචයෳීය ඇත්තේ ය. සත්ත්වයකු තො ලැබෙත කල්හි මුල පටත් ම තැත්තා වූ සත්ත්වයා ගේ මරණයෙත් සිඳීමෙක් හෝ ජාතියෙත් ජාතියට යෙමිත් තො තැසී විසීමෙක් හෝ කොයිත් ද?

# දෘෂ්ටි නිවාරණය.

සංසාර චකුයා ගේ තත්ත්වය තො දැතීම නිසා ඇති වන්නා වූ වැරදි හැහීම් දෘෂ්ටි තම් වෙති. මේ පටිච්චසමුප්පාදයේ සැම වැකියකින් ම යම් කිසි වැරදි හැහීමක් වළක්වනු ලැබේ. **අව්ප්පාපච්චයා සංඛාරා** යන මෙයින් පිත් පව් කරන්තකු තැතිව අවිදාහාව නිසා <sup>"</sup>පිත් පව් ඇති වන බව දැක්වීමෙන් පින් පව් කරන කෙනකු ඇතය<sup>"</sup> යන වැරදි හැහීම (ආත්ම දෘෂ්ටිය) වළක්වනු ලැබේ.

සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං යන මෙයින් වර්තමාන හවයෙන් අනාගත හවයට කිසිවක් නො ගොස් පින් පව් නිසා අනාගත හවයේ අහින විඥනයක් පහළ වීම දැක්වීමෙන් ''ආත්මය එක් ජාතියකින් අන් ජාතියකට යේ ය'' යන වැරදි හැහීම දුරු කරනු ලැබේ.

විකද්කඳාණපච්චයා තාමරූපං යන මෙයින් විඥනය නිසා තාම රූප වශයෙන් ධර්ම දෙකොටසක් හට ගන්නා බව දැක්වීමෙන් "නාමරූප සියල්ල සත්ත්වයා වූ එක් දෙයක් ලෙස ගන්නා වැරදි හැභීම" (ඝනසංඥව) වළක්වනු ලැබේ.

**නාමරූපපච්චයා සළායතතං** යන්නෙන් රූපාදි අරමුණු ගන්නා වූ ආයතන සය දැක්වීමෙන් ''ආත්මය තෙමේ ලෝකය දන්නේය, ශබ්ද අසන්නේය, ගන්ධ රස ස්පුෂ්ටවා ධර්මයන් දන්නේ ය'' යන වැරදි හැභීම වළක්වනු ලැබේ.

Non-commercial distribution

109

**සලායතනපච්චයා එස්සෝ** යන්නෙන් ස්පර්ශය එක්තරා ධර්මයක් බව දැක්වීමෙන් "ආත්මය තෙමේ ස්පර්ශ කරන්නේ ය" යන වැරදි හැහීම වළක්වනු ලැබේ.

**එස්සපච්චයා වේදනා** යන්නෙන් සැප දුක් දෙක ස්පර්ශය නිසා වන්නා වූ ධර්මයක් බව දැක්වීමෙන් "ආත්මය සුව දුක් විඳී ය" යන වැරදි හැ**හීම වළක්වනු ලැබේ**.

**වේදනාපච්චයා තණ්හා** යනුවෙන් තෘෂ්ණාව වේදනාව නිසා ඇති වන ධර්මයක් බව දැක්වීමෙන් <sup>"</sup>ආත්මය තෙමේ රූපාදියට ඇලුම් කෙරේය" යන වැරදි හැහීම වළක්වනු ලැබේ.

**තණ්හාපච්චයා උපාදනං** යනුවෙන් උපාදනය කෘෂ්ණාව නිසා ඇති වන්නක් බව දැක්වීමෙන් ''සත්ත්වයා රූපාදිය දැඩි සේ ගන්නේ ය. අයත්කර ගන්නේ ය<sup>"</sup> යන වැරදි හැ**හීම වළක්වනු ලැබේ**.

උපාදනපච්චයා හවො යනුවෙත් "ආත්මය පිත් පව් කරන්නේ ය, ඒ ඒ භවයට යන්තේ ය" යන වැරදි හැභීම වළක්වනු ලැබේ.

**හවපච්චයා ජාති** යනුවෙන් ''සත්ත්වයා උපදින්නේය'' යන වැරදි හැ**හීම වළක්වනු ලැබේ**.

ජාතිපච්චයා ජරාමරණං යනුවෙත් <sup>"</sup>ආත්මය දිරත්තේ ය මැරෙත්තේ ය යන වැරදි හැහීම<sup>"</sup> වළක්වනු ලැබේ. මෙසේ දෘෂ්ටි– නිවාරණයා ගේ වශයෙන් ද පුතීතාංසමුත්පාද දේශනය දත යුතු ය.

# පටිච්චසමූප්පාදය උපමාවෙන් දැක්වීම.

උපමාවකින් දැක්වූ කල්හි අපුකටාර්ථය පහසුවෙන් අවබෝධ වේ. එබැවිත් පණ්ඩිතයෝ අපුකටාර්ථයත් පුකාශ කිරීමේ දී නොයෙක් උපමා දක්වති. එය ගුප්තාර්ථයන් පුකට කිරීමට ඇති ඉතා හොඳ කුමයකි. සමහර අපුකටාර්ථයන් දැක්වීමට උපමා ද නැත. උපමා සොයා ගත හැක්කේ අපුකටාර්ථයන්ගෙන් සමහරක් පමණක් පුකට කිරීමටය. පුතීතාසමුත්පාදය ඉතා ගැඹුරු ධර්මයකි. එකකින් ම එය අවබෝධ කරවීමට සැහෙත උපමාවක් සොයා ගෙන තැත. පූර්වඩායාීවරයෝ පටිච්චසමුප්පාදය දැක්වීමට **අත්ධෝපමාවක්** *Non-commercial distribution* 

#### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

ගත්හ. එයිත් ද පටිච්චසමුප්පාදය පුකට කළ හැක්කේ ඉතා මඳ වශයෙනි. එපමණට වත් එයට සුදුසු වන අත් උපමාවක් නුදුටු බැව්ත් මෙහි ද එය ම දක්වනු ලැබේ. ඒ මෙසේ ය.

එක ගමක අත්ධයෙක් විය. තො පෙනී ඒ මේ අත යන්නා වූ ඔහුගේ පය දිනක් මුලක පැකිළිණ. එයින් හෙතෙමේ බිම ඇද වැටිණ. එයින් ඔහුගේ දණහිසෙහි මහ ගෙඩියක් මතු විය. ගෙඩිය මෝරා පැසවා ගෙන එන කල්හි සිදුරු වුණ තැන්වල කුඩා බිබිලි සයක් මතු විය. ඒ බිබිලි ද ගසක සැපිණ. එයින් බලවත් වේදනාවක් හටගත. ඔහුට වේදනාවට පුතිකාරයක් ගැනීමේ ආශාව ඇති විය. ඔහු වෙදකු වෙත ගොස් නො මනා බෙහෙතක් ගති. නො මතා බෙහෙත ගෙඩියෙහි ගැල්විය. එයින් ගෙඩියෙහි තවත් නපුරු ලකුණු පහළ විය. එයින් ගෙඩිය නපුරු ලෙස පුපුරා අන්ධයා තවත් දුකට පත් විය. මේ අන්ධෝපමාව ය.

චතුරායෳී සතාාය හා ධර්මයත් ගේ අනිතාාාදි සාමාතාා ලකෂණ හා ඒ ඒ ධර්මයට පමණක් අයත් විශේෂ ලකෂණ ද තො දක්තා බැවින් අවිදාාාව අන්ධයා වැනි ය.

අත්ධයා තො මහ ගොස් මුලේ පැටළෙත්තේ තො පෙනීම තිසා ය. එමෙත් ආයங්සකායත් තො පෙතෙත බැවිත් සත්ත්වයා පැමිණ තිබෙත දුකිත් මිදීමේ හා සැපය ලැබීමේ ද බලාපොරොත්තුවෙත් තවත් දුක් ඇති වීමට තවත් සසර දික් වීමට හේතු වූ කර්ම කරත්තේ ය. කර්ම තම් අවිදාාා හේතුවෙත් වත්තා වූ සංස්කාරයෝ ය. තො දැනීම තිසා වන ඒ **සංස්කාරයෝ අත්ධයා ගේ පැකිළීම වැනි ය**.

පැකිළීමෙන් වනුයේ බිම ඇද වැටීම ය. සංස්කාර සංඛාාත පින් පව් කිරීමෙන් වනුයේ ද සුගනි දුර්ගති දෙකට වැටීම ය. සුගති දුර්ගතීන්ට වැටීම නම් සංස්කාර හේතුවෙන් විඥනය පහළ වීම ය. එබැවින් සංස්කාර හේතුවෙන් පහළ වන **විඥනය. අත්ධයා ගේ බිම ඇද වැටීම වැනි ය**.

නාමරූපය වනුයේ භවයට වැටීම වූ විඥනය නිසා ය. එබැවින් **නාමරූපය**. වැටීම නිසා **අන්ධයා ගේ දණහිසැ මතු වූ** ගෙඩිය වැනිය. ගෙඩියක් මෝරත කල්හි එහි රැස් වුණු ලේ සැරව පිට කරන සිදුරු සෑදෙන ස්ථානයන්හි පළමුවෙන් කුඩා බිබිලි මතු වේ. බිබිලි පුපුරා සිදුරු වී ඒ තැන්වලින් ලේ සැරව ගලන්නට පටන් ගනී. නාමරූපය මෝරන කල්හි එය හා බැඳී ෂඩායතනයෝ පහළ වෙති. ඒවායින් කැරෙනුයේ ද ගෙඩියෙන් ලේ සැරව ගලන්නාක් මෙන් රූප ශබ්දාදි ආරම්මණ විෂයෙහි ලෝහාදි කෙලෙස් සැරව ගැලීම ය. එබැවින් **ෂඩායතනය, අන්ධයා ගේ බිබිලි සය වැනි ය**.

අත්ධයා හට යම්කිසිවක තො සැපෙත සේ ගෙඩිය තො රැකීය හැකි ය. එය කවද හෝ යම් කිසිවක සැපෙත්තේය. එමෙත් රූපාදිය හා ගැටීමට සුදුසු පරිදි පහළ වූ ෂඩායතනය කවර අවස්ථාවකදී හෝ රූපාදීන් හා ගැටෙන්නේ ය. අන්ධයා ගේ බිබිලි ගසේ සැපීම වේදනාව ඇතිවීමට හේතුව වන්නාක් මෙත් ෂඩායතනයත් ගේ රූපාදිය හා ගැටීම ද වේදතාවට හේතුවක් වන බැවිත් ෂඩායතන හේතුවෙන් වන **ඵස්ස ය. අන්ධයා** ගේ ගෙඩියේ බිබිලි ගසේ සැපීම වැනි ය.

අන්ධයාට ඇති වූ වේදනාව සැපීම නිසා ඇති වූවකි. එමෙන් ස්පර්ශ නිසා ඇතිවන **වේදතාව** ද ෂඩායතනය රූපාදියෙහි ගැටීමෙන් අතිවන්තක් බැවින් **අන්ධයා ගේ වේදතාව වැනි ය**.

වේදනාවෙත් පීඩිත අත්ධයාහට එය තො ඉවසිය හැකි බැවිත් එයට බෙහෙතක් සොයා ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. එමෙත් ෂඩායතනයෙහි රූපාදිය සැපුණු කල්හි ඇති වූ වේදනාව නිසා සත්ත්වයාට ඒ රූපාදිය පිළිබඳව තෘෂ්ණාවක් ඇති වේ. ඒ **තෘෂ්ණාව** වේදතාවෙත් කෙරෙත පීඩනයට පුකිකාර සෙවීමක් වැති බැවිත් **අත්ධයා ගේ බෙහෙත් සොයා ගැනිමේ ආශාව වැනි ය**.

තෘෂ්ණා ඇති වූ කල්හි සත්ත්වයා තමාට හොදක් කර ගත්තා අටියෙන් තෘෂ්ණාව ඇති වූ දෙයු් ලබා ගෙන අයත් කරගෙන තවත් තෘෂ්ණාව දැඩි කර ගනී. රූපාදිය ආත්ම වශයෙන් ද දැඩි කොට ගතී. ඒ ගැනීම උපාදනය යි. හොදක් කරගත්තා අටියෙන් එසේ කළත් එයින් වන්නේ වඩාත් නපුරකි. එබැවින් **උපාදනය අන්ධයා** ගේ නොමනා බෙහෙත ගැනීම **ටැනි ය**.

රුපාදිය ආත්ම වශයෙන් හා ආත්මයට අයත් දේ වශයෙනුත් දැඩි කොට ගත් සත්ත්ව තෙමේ ඒවා ආරක්ෂාකර ගැනීම පිණිසත් නැවත නැවත ලබා ගනු පිණිසත් හවගාමි කර්මයන් කරයි. අන්ධයා විසින් නො මනා බෙහෙත ගෙඩියෙහි ගැල්වීම තවත් දුක් ඇති වීමට හේතු වන්නාක් මෙන් කර්ම රැස් කිරීම තවත් දුක් ඇති වීමේ හේතුවක් වන බැවින් උපාදන පුතායෙන් වන්නා වූ **කර්ම සංඛාාත** හවය අන්ධයා ගේ නො මනා බෙහෙත ගැල්වීම වැනි ය.

කර්මහවය නිසා නැවත ද හවයක ඉපදීම වූ **ජාතිය** නො මනා බෙහෙත ගැල්වීමෙන් අන්ධයාගේ ගෙඩියට අඑතෙන් එක් වූ ලේසැරව වැනි ය.

ජාතිය නිසා හටගන්නා වූ **ජරාමරණය** වඩ වඩා ලේ සැරව එක්වීමෙන් අන්ධයා ගේ **ගෙඩිය පුපුරා යාම වැනි ය**. මෙසේ අන්ධෝපමාවෙන් පටිච්චසමුප්පාදය දත යුතු ය.

# සතර ආකාර ගැඹුරු බව

මේ පටිච්චසමුප්පාදය අර්ථ වශයෙන් ද, ධර්ම වශයෙන් ද, දේශනා වශයෙන් ද, පුනිවේධ වශයෙන් ද ඉතා ගැඹුරු ය. පත්ල තො සෙවිය හැකි පමණට ගැඹුරු ය.

අර්ථ යන මේ වචනය නොයෙක් අර්ථයන් දැක්වීමට වාාවහාර කරන වචනයකි. මෙ තන්හි අර්ථය යි කියනුයේ **හේතුවේ ඵලයට ය**. පටිච්චසමුප්පාදය හේතුඵල පරම්පරාවකි. ජරාමරණය එහි එක් ඵල ධර්මයකි. එහි හේතුව ජාතිය ය. ජාතිය වුව හොත් ජරාමරණය නො වන්නේ නොවේ. ජාතියෙන් ම මිස අනෙකකින් ජරාමරණ වන්නේ ද නො වේ. එහෙත් ජාතිය නිසා ජරාමරණය ඇතිවන සැටි අවබෝධ කර ගැනීම දුෂ්කර ය. එබැවින් ජරා මරණයාගේ ජාතිය නිසා ඇති වූ බව, ජාතියෙන් ආ බව ගැඹුරු ය.

ජාතිය ද කර්මභවය ගේ ඵලයෙකි. කර්මභවය ඇති කල්හි අපුහීණ ක්ලේශයන් ඇති සත්ත්වයා හට ජාතිය නො වන්නේ ද නො වේ. කර්මභවය නැති කල්හි ඒ ජාතිය අන් හේතුවකින් වන්නේ ද නොවේ. භවය ඇති කල්හි භවය නිසා ඒ ජාතිය මේ ආකාරයෙන් වේය යන්න අවබෝධ කර ගැනුම අපහසු බැවන් ජාතියගේ භවය නිසා ඇති වූ බව, පහළ වී ආ බව ගැඹුරු ය.

#### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

හවය උපාදනයාගේ ඵලයෙකි. උපාදනය ඇති වුව හොත් හවය තො වී තවතින්තේ ද තො වේ. උපාදනයා ගේ හේතුත්ත්වය තො ලබා අතෙකකින් හවය වන්නේ ද තො වේ. හවයාගේ මේ උපාදන හේතුවෙන් හටගන්නා වූ ආකාරය අවබෝධ කිරීමට අපහසු ය. එබැවින් හවයාගේ උපාදනය නිසා හටගත් බව, උපාදනය නිසා පහල වී ආ බව ගැඹුරු ය.

උපාදනය තෘෂ්ණාවේ එලයකි. තෘෂ්ණාව ඇති වුවහොත් උපාදන තො පහළ වන්නේ තො වේ. උපාදනය ද තෘෂ්ණාව නැති ව අත් හේතුවකින් පහල වන්නේ ද තො වේ. උපාදනයා ගේ තෘෂ්ණා හේතුවෙන් ඇති වන්නා වූ ආකාරය දුරවබෝධ ය. එබැවින් උපාදනයාගේ තෘෂ්ණා හේතුවෙන් හටගත් බව ගැඹුරු ය.

කෘෂ්ණාව වේදනාවගේ එලයෙකි. වේදනාව ස්පර්ශයාගේ එලයකි. ස්ඵර්ශය ෂඩායතනයාගේ එලයෙකි. ෂඩායතනය නාම රූපයාගේ එලයෙකි. නාමරූපය විඥනයාගේ එලයකි. විඥනය සංස්කෘරයන්ගේ ඵලයකි. සංස්කාරය අවිදාාවගේ ඵලයකි. මේ ඵල ධර්මයන්ගේ ගැඹුරු බව ද කියන ලද ඒවාට අනුව සිතා ගත යුතු ය. මෙසේ මේ පටිච්චසමූප්පාදය අර්ථ වශයෙන් ගැඹුරු වේ.

ධර්ම යනු ද නොයෙක් අර්ථයන්හි යෙදෙන වචනයකි. මේ ගම්හීර කථාවෙහි ධර්මය යි කියනුයේ හේතුවට ය. පටිච්චසමුප්පාදංගයෝ දෙළොස් දෙන ම ඵල පමණක් නොව හේතුහු ද වෙති. හේතුව පිළිබඳ වූ දුරවබෝධත්වය ධර්ම ගම්හීරත්වය යි. අව්දාහව සංස්කාරයන්ගේ හේතුව ය. එය කවර ආකාරයකින් කවර අවස්ථාවක දී සංස්කාරයන්ට හේතු වේ ද යන බව තේරුම් ගැනීමට අපහසු ය. එබැවිත් අව්දාහවගේ සංස්කාරයන්ට පුතාය වන බව ගැඹුරු ය. එසේ ම සංස්කාරාදීන් ගේ විඥනාදි ඵලයන්ට පුතාය වන සැටි ද ගැඹුරු ය. මේ පටිච්චසමුප්පාදයාගේ ධර්මගම්හීරත්වය යි.

පරම ගම්හීර ධර්මයක් වූ මේ පුතිතෳසමූත්පාදය දේශනා කිරීම ද පහසු කායෑයක් නො වේ. බුදුවරයන්ගෙන් අනාෳයන් පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කරනුයේ බුදුන් වහන්සේ දෙසූ පරිද්දෙනි. පුථමයෙන්ම මෙය සොයාගෙන දේශනා කළ හැක්කේ බුදුවරයන්ට Non-commercial distribution

#### අනුලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

පමණෙකි. බුදුන් වහන්සේ විසින් දේශිත පටිච්චසමුප්පාදය විස්තර කිරීම වුව ද අනාෳයන්ට ලෙහෙසි වැඩක් නො වේ. එබැවින් **බුදුගොස් මාහිමියෝ** පටිච්චසමුප්පාදය වර්ණනා කිරීමට පටන් ගන්නා අවස්ථාවේ දී මෙසේ පැවසූ හ.

# "චත්තුකාමො අහං අප්ජ පච්චයාකාර වණ්ණනං පතිට්ඨං නාධිගච්ජාමී අප්ඣා ගාල්හො ව සාගරං"

"පුතීතාාසමුත්පාද වර්ණතාව කියනු කැමති මම අද මහමුහුදට වැටුණු එකකු සේ පිහිටක් තො ලබමිය" යනු එහි තේරුම යි. නිපිටක ධර්ම විෂයෙහි සුනිපුත බුද්ධියක් ඇත්තා වූ අර්ථකථාචාර්යයන් වහන්සේ එසේ කීයේ එහි ඇති දූෂ්කරත්වය නිසාම ය.

බුදුන් වහන්සේ විසින් මේ ගම්හිර ධර්මය ඒ ඒ ආකාරයෙන් දෙසූ කල්හි අවබෝධ කරන්නා වූ සත්ත්වයනට අනුරූප පරිදි සමහර සූනුයක දී මුල පටන් අග දක්වා ද, සමහර සූනුයක දී අග පටන් මුල දක්වා ද, සමහර සූතුයක දී ඒ දෙපරිද්දෙන්ම ද, සමහර සූනුයකදී නිසන්ධියකින් හා රාශි සතරකින් යුක්ත කොට ද, සමහර සූනුයක දී සන්ධි දෙකකින් හා රාශි තුනකින් යුක්ත කොට ද, සමහර සූනුයක දී එක් සන්ධියකින් හා රාශි දෙකින් යුක්ත කොට ද, සමහර සූනුයක දී එක් සන්ධියකින් හා රාශි දෙකින් යුක්ත කොට ද, සමහර සූනුයක දී එක් සන්ධියකින් හා රාශි දෙකින් යුක්ත කොට ද දේශනය කළ සේක. නානා ආකාරයෙන් පටිච්චසමුප්පාදය දක්වා දේශිත සූනු බොහෝ ගණනක් **නිදන වග්ග සංයුත්තකයෙහි** ඇත්තේ ය. **විහංගපාළියේ** පටිච්චසමුප්පාද විහංගයෙහි අනේකාකාර පටිච්චසමුප්පාද දේශනා සිය ගණනෙකි. මෙසේ පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ වූ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දේශනය ද අනේකාකාර විචිනු බැවින් ගැඹුරු ය.

පතිවේධ වශයෙන් ගැඹුරු බව මෙසේ දත යුතු. ඥනය වනාහි අනුමාන ඥානය - පුකාක්ෂ ඥනයි දෙවැදෑරුම් වේ. පුකාක්ෂ වශයෙන් දක්නා ලද්දට අනුව නො දක්නා ලද්ද ද තේරුම් ගන්නා ඥනය අනුමාන ඥනය යි. ගින්නේ දුම් තගින බව පුකාකම වශයෙන් දක්නා ලද්දකි. දුර දුමක් පෙනෙන කල්හි එහි ද ගින්නක් ඇතය යි දක්නා ලද්දට අනුව සිතා ගත හැකි ය. එය අනුමාන ඥනය යි. එය සමහර විට සතා ද වෙයි. සමහර විට අසතා ද වෙයි. Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

ඇසින් දක්තාක් මෙත් ම ඇසට තො පෙතෙත දෙය ද තත්වාකාරයෙන් දැකිය හැකි ඥතය පුතාක්ෂ ඥතය යි. පුතිවේධය යි කියනුයේ ද ඒ පුතාකෂ ඥතයට ය. අනුමාත ඥතය වනාහි අදුරෙහි දී දුටු දෙයක් පිළිබඳව ඇති දැනුම වැනි ය. පුතිවේධ ඥතය සුයාීාලෝකයේ දී දුටු දෙයක් පිළිබඳව ඇති දැනුම වැනි ය. පුතිවේධ සංඛාාත විශිෂ්ට ඥතය පියවි ඇසට තො පෙනෙත දෑ පෙන්වත කන්තාඩ්යක් වැනිය යි ද කිය යුතු ය. ඇසට හා අනුමාත ඥතයට හසු තො වන ඉතා අපුකට කරුණු දත හැක්කේ පුතිවේධය යි කියන විශිෂ්ට ඥතයෙනි.

සාමාතා දෙනයට හසු තො වන විශිෂ්ට දෙනයෙන් දකයුතු වූ අපුකට දේවලට ද **පුතිවේධ** යන තාමය කියනු ලැබේ. මෙම ගම්භීරහාව කථාවෙහි පුතිවේධ යන වචනයෙන් අදහස් කරනුයේ විශිෂ්ට දෙනයෙන් ම දකයුතු ස්වභාවයේ ය.

පටිච්චසමුප්පාදයට අයත් වූ අවිදාහදි ධර්මයන් ගේ සාමානා ඥනයට හසු නොවන බොහෝ දුරවබෝධ ස්වභාවයෝ ඇත්තාහ. ඒවා ඉතා ගැඹුරු ය. පටිච්චසමුප්පාදයෙහි පුතිවේධ ගම්භීර භාවය නම් ඒ ස්වභාවයන් ගේ ගැඹුරු බව ය. ඒ ඒ පටිච්චසමුප්පාදංගයන්හි ඇති ගම්භීරත්වය විහංග අටුවාවෙහි දැක්වූ ආකාරය මෙසේ ය:

"අවිප්ජාය අසද්ඤණා දස්සනසච්චා සංපටිවේධට්ඨෝ ගම්හිරෝ" තේරුම:-

අවිදාහාව ගේ ඥනයට පුතිපකෂ බව වූ නොදැනීමය, අරමුණුවල තත්ත්වාකාරය දැකීමට පුතිපකෂ බව වූ නො දක්නා ස්වභාවය ය, චතුරායෳීසතාය දක්නට නො දී වසා ගෙන සිටින ස්වභාවය ය යන මේවා ගැඹුරු ය.

### "සංඛාරාතං අභිසංඛරණායූහනසරාගවිරාගට්ඨෝ (ගම්භීරෝ)"

සංස්කාරයන්ගේ ස්කන්ධයන් ඇති කරන බව ය, පුාණඝාතාදි වූ ද දනාදි වූ ද කුියා සිදු කරන බව ය, රාගයට අනුකූල බවය, රාගයට පුතිපඤ බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය. "විකද්ඤණස්ස සුඤ්ඤත අවාාපාර අසංකන්ති පටිසන්ධි පාතුභාවට්ඨෝ (ගම්භීරෝ)"

විඥනයාගේ ආත්ම ස්වභාවයෙන් හිස් බව ය, දැනගැනීම සුවදුක් විඳීම භවයෙන් භවයට යාම යනාදිය පිළිබඳ වාාපාරයක් නැති බව ය, නො ගොස් ම පුතිසන්ධිය ඇති වන බව ය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

"නාමරූපස්ස ඒකු ප්පාද විනිබ්හෝගා විනිබ්හෝ-ගමනරුප්පනට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

තාමරූපයා ගේ එකට උපදතා බවය, අමිශු ව පවත්තා බවය, මිශු ව පවත්තා බවය, තැමෙත බවය, විකාරයට පැමිණෙත බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

"සළායතනස්ස අධිපතිලෝකද්වාරබෙත්තවිසය විසිහාවට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

ෂඩායතනයා ගේ දර්ශනාදියෙහි අධිපති භාවය, ලෝක භාවය, ද්වාර භාවය ය, ක්ෂේතුභාවය ය, විෂය භාවය ය, විෂයීභාවය ය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

"**එස්සස්ස ඵූසනසංඝට්ඨන සංගනිසන්නිපාතට්ඨෝ** (ගම්භීරෝ)<sup>"</sup>

අරමුණු ස්පර්ශ කරන බවය, අරමුණෙහි ගැටෙන බවය, වස්ත්වාරම්මණ චිත්තයන්ගේ එක් වන බවය, එක් තැනකට වැටෙන බවය යන මේ ස්පර්ශයා ගේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

## "වේදනාය ආරම්මණරසානුභවනසුකදුක්ඛමප්ඣත්තභාව නිජ්ජ වේදයිතට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

වේදතාවගේ අරමුණ රසය වළඳත ස්වභාවය ය, සුබදු:බමධාාස්ථස්වභාවය ය, සත්ත්වයකු තො වී අරමුණු රස විදින ස්වභාවය ය යන මේවා ගැඹුරු ය.

"තණ්හාය අභිතත්දිතප්ඣෝයාන සරිතාලතානදි තණ්හායමුද්ද දුප්පූරණට්ඨෝ (ගම්භීරෝ)" Non-commercial distribution කෘෂ්ණාවගේ අරමුණ හොඳ සැටියට ගත්තා බවය, ගිලගත්තාක් මෙත් කදිත් අයිති කර ගැනීම් වශයෙත් අරමුණ ගත්තා බවය, අරමුණුවලට යන බවය, අරමුණුවල වෙළෙත බැවිත් වැලක් වැනි බවය, දිගට යන බැවිත් ගංගාවක් වැනි බවය, කෘෂ්ණා සාගරයක් බවය, පිරවීම දුෂ්කර බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

"උපාදනස්ස ආදනගහනාහිනිවේසපරාමාස දුරතික්ක-මනට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

උපාදනයාගේ රූපාදිය තදින් ගත්තා බවය, කැමතිවීම් මානුයෙන් ගන්තා බවය, නිතා සුඛ ශුහාදි වශයෙන් සලකා ඒ ඒ ආරම්මණයට බැස ගන්තා බවය, නිතාහදි වශයෙන් වරදවා ගන්තා බවය, ඉක්මවීමට දුෂ්කර බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

"හවස්ස ආයුහනාහිසංඛරණ යෝනිගතිඨිති නිවාසේසු බිපනට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

හවයාගේ දනාදි කිුයා සිදුකරන බවය, ස්කන්ධයන් ඇති කරන බවය, යෝනි ගති ඨිති නිවාසයන්හි බහාලන බවය යන ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

"ජාතියා ජාති සඤ්ජාති ඔක්කන්ති නිබබත්ති පාතුභාවට්ඨෝ. (ගම්භීරෝ)"

ජාතියගේ අපරිපූර්ණත්වයෙන් උපදනා බවය, පරිපූර්ණත්වයෙන් උපදනා බවය, පුවේශ වන්නාක් මෙන් උපදනා බවය, පහළවීම් වශයෙන් උපදනා බවය, ස්කන්ධයන් පහළ වන බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

# **"ජරාමරණස්ස බයවයහේදවිපරිණාමට්ඨෝ** (ගම්භීරෝ)"

ජරාමරණයා ගේ අඩුවන බවය, නැති වන බවය, බිදෙන බවය, අන් ආකාරයකට පැමිණෙන බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

# පටිච්චසමූප්පාදයේ නය සතර

ඒකත්ත නයය, තානත්ත නයය, අවාාපාර නයය, එවංධම්මතා නයයයි අර්ථ නයය සතරෙක් වේ. හව චකුය පිළිබඳ මතා දැනුම ඇති වනුයේ ඒ නය සතර ද මැනවිත් තේරුම් ගත් කල්හි ය.

### ඒකත්ත තය.

සහලෙත් බත ඇති වේ. සහල කෑමට නුසුදුසු තද දෙයකි. බත කෑමට සුදුසු මෘදු දෙයකි. සහල හා බත ලකෂණ වශයෙත් එකිතෙකට ඉතා වෙතස් ය. එකිතෙකට වෙතස් වූ සහල හා බත දෙකක් ද? එකක් ද? යනු විසදා ගත යුත්තකි. බතෙහි සහල් ලකෂණයත් සහල්වල බතේ ලකෂණයත් තැති බැවිත් ඒ දෙක එකකැ යි තො කිය හැකි ය. ඉදිත් ඒ දෙක දෙකක් ම ය යි ගත හොත් සහල් හිමියාට බත අහිමි වීමෙත් අවුලක් වේ. එබදු අවුලක් තො වත්තට නම් සහල හා බත ඒකත්වයෙන් ද පිළිගත යුතු ය. ඒ ඒකත්වය නම් පරම්පරා සම්බත්ධය යි. එමෙත් අවිදාාාවෙත් හටගත්තා සංස්කාරයෙ අවිදාාවට ඉතා වෙනස් වූ අතා ධර්මයකි. සංස්කාරයෙන් හටගත්තා විඥනය අවිදාා සංස්කාර දෙකටම ලක්ෂණ වශයෙන් වෙනස් වූ ධර්මයෙකි. එහෙත් එක ම පරම්පරාවකට අයත් වීම් වශයෙන් ඒවායේ ඒකත්වයක් ද ඇත්තේ ය.

පටිච්චසමුප්පාදයේ **ඒකත්තනය** ය යි කියනුයේ ඒ ඒකත්වයට ය. මේ එකත්තනය මැනවිත් දත් කල්හි "මැරෙත්තේ අනෙකෙක, උපදින්නේ අනෙකෙක, පින් පව් කරන්නේ අනෙකෙක, සුවදුක් විදින්නේ අනෙකෙකැ"යි ගත්නා වූ **උච්පේද දෘෂ්ටිය** දුරු වේ. ඒකත්තනය වරදවා තේරුම් ගත් කල්හි ලකෂණ වශයෙන් එකිනෙකට වෙනස් වූ අවිදාහදි ධර්ම සමූහය එක් කොට එක් දෙයක් සැටියට හෙවත් එක් සත්ත්වයකු සැටියට ගෙන **"සෝ කරෝති සෝ** පටිසංවේදේති" යනාදීන් දැක්වෙන පිත් පව් කරන තැනැත්තා ම සුව දුක් විදින්නේ ය, මේ සත්ත්වයා ම පරලොව යන්නේ ය යි **ශාශ්වත දෘෂ්ටිය** ගතී.

Non-commercial distribution

### තාතත්ත තය

අවිදාහදි ධර්ම සමූහය ඒකත්වයෙන් දත යුතුවාක් මෙන් ම තානත්වයෙන් ද දත යුතු ය. එක් දෙයක් එක් සත්ත්වයකු එක් පුද්ගලයකු වශයෙන් පෙනෙන සේ සන්තකි පුඥප්තියෙන් වැසී තිබෙන මේ ධර්ම සමූහය හේතු ඵල වශයෙන් හා ඒ ඒ ධර්මයට අයත් ලකෂණයන්ගේ වශයෙන් ද කාල වශයෙන් ද වෙන් වෙන් වූ ධර්මයන් ගේ සමූහයකි. අවිදාහදීන් ගේ ඒ නානත්වය හෙවත් ධර්ම බොහෝ ගණනක් බව පටිච්චසමූප්පාදයාගේ **නානත්ත නයයි**.

මෙය මතාකොට දක්තා තැතැත්තා හට පරණ පරණ වූ සංස්කාරයන් ගේ බිදී යාම හා අලුත් අලුත් සංස්කාරයන් පහළ වන බවත් අවබෝධ වීමෙත් හවයෙන් හවයට යෙමිත් සුව දුක් විදින සත්ත්වයකු ඇතය යි ගන්තා **ශාශ්වත දෘෂ්ටිය** දුරු වේ. වරදවා ගත් තැතැත්තා එක සන්තානයකට අයත් ධර්මයන් වෙත් වෙත් වූ සන්තානයන්ට අයත් ධර්ම සේ පමණ ඉක්මවා තානත්වයෙන් ගෙන අනෙකෙක් මැරෙන්නේ ය, අනෙකෙක් උපදින්නේ ය. අනෙකෙක් කර්ම කරන්නේ ය, අනෙකෙක් සුව දුක් විදින්නේ යයි **උච්පේද දෘෂ්ටිය ගනී**.

### අවාපාර නය

සංස්කාරාදි ඵල ධර්මන් ඇති වීමට අවිදාහදි හේතු ධර්මයන් පුතාය වෙතත්, සංස්කාරාදිය ඉපදවීමේ උත්සාහයක් හෝ ඕනෑ කමක් අවිදාහදියට නැත. අවිදාහදි හේතූත් ගේ ඵල ඇති කිරීමේ උත්සාහයක් නැති බව **අවාහපාර තය යි**. මෙය මනා කොට දුටු කල්හි කර්ම කරන්නා වූ කෙනකු නැති බව හා ජාතියෙන් ජාතියට හවයෙන් හවයට යන්නකු නැති බව ද වේදනාව හැර සුව දුක් විදින්නකු නැති බව ද අවබෝධ වී ආත්මය පින් පව් කරන්නේ ය, ආත්මය හවයෙන් හවයට යන්නේ ය, ආත්මය සුව දුක් විදින්නේ ය යන **ආත්ම දෘෂ්ටිය** දුරුවේ.

අවාාපාර තය වරදවා ගත් තැතැත්තේ කිසිවෙකු ගේ විධාතයක් නැති ව, ගින්න උඩ බලා යන්තාක් මෙන් ද, සුළහ සරසට යන්නාක් මෙන් ද, ගං - හෝ මුහුදු බලා ගලන්නාක් මෙන් Non-commercial distribution ද, සියල්ල ඉබේ ම සිදු වන්නේ ය. කෙනකු ගේ කුියාවකින් සිදුවන කිසිවක් නැන ය යි පවිත් වැළකීමෙන් හා පින් කිරීමෙන් ද වන ඵලයක් නැතය යන **අතුය දෘෂ්ටිය** ගන්නේ ය.

### එවං ධම්මතා නය

සංස්කාරාදි ඵල ඉපදවීමේ උත්සාහයක් අව්දාහදි හේතු ධර්මයන් කෙරෙහි තැත ද, අඹගසින් කොස් ගෙඩි පොල් ගෙඩි නූපදවා අඹ ගෙඩි ම උපදවත්නාක් මෙත් ද, පොල්ගස අඹගෙඩි කොස්ගෙඩ් තූපදවා පොල් ගෙඩි ම උපදවත්තාක් මෙත් ද, සහල වැලි හෝ සූකිරි හෝ නූපදවා බත ම උපදවත්තාක් මෙත් ද, අව්දාහදි ධර්මයෝ තියමයක් තැති යම්කිසි ඵලයක් ඇති තො කොට ඒ ඒ හේතු ධර්මයට අනුකූල වූ පරිදි සංස්කාරාදි ඵලයන් ම උපදවති. අව්දාහදීන් ගේ ඒ හේතුවට අනුකූල ඵලය ම උපදවන බව පටිච්චසමූප්පාදයේ **එවංධම්මතා තය** යි.

මේ තයය මතා කොට දක්තා තැතැත්තේ සියල්ලෙත් ම සියල්ල ම තො හට ගත්තේ වී තමුත් තලවලිත් තෙල් ද සහලෙත් බත් ද දෙනගෙන් කිරි ද උක්දඩුයෙන් පැණි ද හටගත්තාක් මෙත් පුතායට අනුරූප ඵලය හටගත්තා බව අවබෝධ කර ගැනීමෙත් කිසිවකින් කිසිවක් තො හටගත්තේය යන අහේතුක දෘෂ්ටිය දුර ලත්තේ ය. "කුියාවෙත් සිදුවන ඵලයක් තැති බැවිත් පවිත් වැළකීමෙත් හෝ පිත් කිරීමෙත් ද වැඩක් තැතය යි" ගත්තා වූ **අතුය දෘෂ්ටිය** ද දුර ලත්තේ ය.

එවං ධම්මතා තය තො දක්තා තැතැත්තේ එක් දෙයකින් එයට වෙනස් වූ අන් දෙයක් ඇති වෙත හොත් වැල්ලෙත් තෙල් ද උක්දඩුයෙන් කිරි ද කොසඹ රුකින් පැණිද ඇති තො වන්නේ මන් දැ යි පුශ්න කරමින් කිසිවකින් කිසිවක් ඇති තො වන්නේ ය යන **අහේතුක දෘෂ්ටිය** ද ගතී. අත්කිසි හේතුවක් තැත ද තලවලින් තෙල් ද දෙනගෙන් කිරි ද ශුකුශුෝණිතයෙන් ශරීරය ද ඇතිවන්තාක් මෙන් නියමය වූ පරිදි සියල්ල ඉබේ ම සිදුවේ ය යන **නියතිවාදය** ද ගන්නේ ය.

> අනුලෝම පුතිතායමුත්පාද විස්තරය මෙතෙකින් අවසන් කරන ලදී.

### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

### පුතිලෝම පුතිතාසමූත්පාදය

### හෙවත්

# සංසාර චකුයාගේ නිරෝධය

අව්ප්ජායන්වේව අසේසව්රාග නිරෝධා සංඛාර නිරෝධෝ

සංඛාර නිරෝධා විඤ්ඤාණ නිරෝධෝ, විඤ්ඤාණ නිරෝධා නාමරූප නිරෝධෝ, තාමරූප නිරෝධා සළායතන නිරෝධෝ, සලායතන නිරෝධා එස්ස නිරෝධෝ එස්ස නිරෝධා වේදනා නිරෝධෝ, වේදනා නිරෝධා තණ්හා නිරෝධෝ, තණ්හා නිරෝධා උපාදන නිරෝධෝ, උපාදන නිරෝධා හව නිරෝධෝ, හව නිරෝධා ජාති නිරෝධෝ,

ජාති නිරෝධා - ජරාමරණ ං සෝකපරිදේවදුක්ඛ දෝමනස්සූපායාසා නිරුජ්ඣන්ති.

ඒවමේතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරෝධෝ හෝනි.

මේ පුතිලෝම පුතීතාාසමුත්පාද දේශනා පාළිය ය.

තේරුම:-

ලෝකෝත්තර මාගීඥත සංඛාාත විදාාාව කරණ කොට ගෙත අවිදාාාවගේ තිරවශේෂ තිරෝධයෙත් සංස්කාර තිරෝධය වේ.

සංස්කාර නිරෝධයෙන් පුතිසන්ධි විඥනයේ නිරෝධය වේ.

පුතිසන්ධි විඥන නිරෝධයෙන් නාමරූප නිරෝධය වේ.

තාමරූප නිරෝධයෙන් චක්ඛායතනාදි ආයතන සයේ නිරෝධය වේ.

ආයතන සයේ නිරෝධයෙන් චක්බුසම්එස්සාදි එස්ස සයේ නිරෝධය වේ. එස්ස නිරෝධයෙන් චක්බුසම්එස්සජ වේදනාදි වේදනා සයේ නිරෝධය වේ.

වේදතා සයේ නිරෝධයෙන් රූප තණ්හා සයේ නිරෝධය වේ.

තණ්හා සයේ නිරෝධයෙන් උපාදනයන් ගේ නිරෝධය වේ.

උපාදන නිරෝධයෙන් කම්භවය උපපත්තිභවය යන භවයන්ගේ නිරෝධය වේ.

හවයන්ගේ නිරෝධයෙන් ජාති නිරෝධය හෙවත් නැවත ඉපදීමේ නිරෝධය වේ.

ජාති නිරෝධයෙන් ජරාමරණශෝකපරිදේව දුඃඛදෞර්මනසා− උපායාසයෝ නො වෙත්.

මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.

"අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා" යනාදි දේශනය අනුලෝම පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. "අවිජ්ජායක්වේව අසේසවිරාග නිරෝධා සංඛාරනිරොධෝ" යනාදි දේශනය පටිලෝම පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. අනුලෝම පටිච්චසමුප්පාද දේශනයෙන් දැක්වෙන්නේ සංසාරචකුය ය. ඒ සංසාර චකුයට ද පටිච්චසමුප්පාද යන නම කියනු ලැබේ. පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාද දේශනයෙන් දැක්වෙන්නේ සංසාරචකුයාගේ නිරෝධය වූ නිර්වාණය ය.

**තිරෝධය** යන වචනය ඇසෙන කල්භි සාමානා ජනයාගේ සිතට දැනෙන නිරෝධය අනෙකකි, පුනිලෝම පුනීතාසමුත්පාද දේශනයෙන් දැක්වෙන නිරෝධය ඉතා ගැඹුරු කරුණෙකි. එය තේරුම් ගත හැකිවීම පිණිස නිරෝධය යන වචනයෙන් කියැවෙන අර්ථ දෙක හෙවත් නිරෝධ දෙක පළමුවෙන් දත යුතුය.

# ද්විවිධ නිරෝධය.

යමකට ගැසූ කල්හි ඇතිවන හඩ සැණෙකින් ම නැති වන්තාක් මෙන්, අහසෙහි හටගන්නා විදුලිය සැණෙකින් නැතිවන්නාක් මෙන්, උපදින උපදින සංස්කාර සියල්ල කිසිවක් ඉතිරි නො වන පරිදි ඒ ඒ වේලාවේදී ම අභාවපුාප්ත වේ. එය සකල සංස්කාරයන්ගේ ම Non-commercial distribution ස්වභාවය ය. උපදින සංස්කාරයන් ගේ ඒ අභාවපුාප්තියට හෙවත් තැති වී යාමට ද තිරෝධ ය යි කියනු ලැබේ. තිරෝධ යන වචතය ඇසෙත කල්හි සාමානා ජනයාගේ සිතට එත්තේ ඒ ඇති වූ සංස්කාරයන් ගේ නැති වී යාම ය. ඇති වූ සංස්කාරයන්ගේ තැති වී යාම වූ තිරෝධය ඒ ඒ ධර්මය පිළිබඳ අභාව මාතුය ය. එය සිස් බවකි. එහි කිසි වටිතාකමක් ඇති ගුණ විශේෂයක් තැත්තේ ය.

උපදිත සෑම අව්දාාාවක් ම එකෙණෙහිම නිරුද්ධ වන්නේ ය, සෑම සංස්කාරයක් ම - සෑම විඤ්ඤණයක්ම - සෑම තාමයක් ම - සෑම රූපයක් ම ඒ මොහොතේදීම නිරුද්ධ වන්නේ ය. අව්දාාදීන් ගේ ඒ නිරෝධය ස්වාහාවික නිරෝධය ය. එයට ක්ෂණික නිරෝධය යි ද කියනු ලැබේ. සංසාර චකුයට අයත් ධර්මයන් ක්ෂණික නිරෝධයෙන් කොතෙක් නිරුද්ධ වුවත් අලුත් අලුත් ධර්ම ඉදිරියට ඇතිවීම වශයෙන් සංසාරචකුයාගේ කරකැවීම සිදු වෙනවා මිස නැවතීමක් නො වේ. සංසාරචකුයා ගේ තැවැත්ම වන්නේ ඉදිරියට ඇතිවිය හැකි අව්දාා සංස්කාරාදි හේතුඵල ධර්මයන් ගේ ඇති නොවීමෙනි.

පුතිලෝම පුතීතාාසමුත්පාද දේශනයෙහි තිරෝධ යනුවෙත් දැක්වෙන්නේ සත්ත්වයාගේ සත්තානයෙහි ඇති වූ අවිදාාාදීන්ගේ ක්ෂණික නිරෝධය නොව, එතෙක් ඇති නො වූ මතු ඇතිවිය හැකිව තිබෙත්තා වූ අවිදාහ සංස්කාරාදීන්ගේ මතු කවර කලෙකවත් නුපදනා ස්වභාවය ය. එයට අනුත්පාද නිරෝධය යි කියනු ලැබේ. ක්ෂණික නිරෝධ - අනුත්පාද නිරෝධ දෙක්හි වෙනස සිත්හි තබා ගෙන ම මේ ධර්මය ගැන කල්පනා කරත්වා.

සංසාර චකුය සිඳ දුක්ඛස්කත්ධයෙන් මිදී නිවන් සුවය ලබනු කැමැතියන්හට ඒ සඳහා කරන්නට ඇත්තේ එකම දෙයකි. එනම අව්දාාාව නැති කිරීමය. යම් පුතිපත්තියකින් අව්දාාාව නැති වේ නම් ඒ පුතිපත්තිය පිරීමය. අව්දාා නිරෝධය වුවහොත් සංස්කාරාදි සකල පුතීතාසමුත්පාදංගයන්ගේ ම නිරෝධය සිද්ධය. අව්දාා සංස්කාරාදීන් පිළිබඳ වෙන් වෙන් වූ නිරෝධ, වාවහාරයෙහි ඇති මුත් ධර්ම වශයෙන් නොලැබේ.

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

සංසාර චකුයෙහි අවිදාහව නිසා එයට පසු ව සංස්කාරය ඇති වේ. සංස්කාරය නිසා එයට පසුව විඤ්ඤාණය ඇති වේ. විඤ්ඤාණය නිසා එයට පසුව නාමරූප ඇති වේ. පළමුවෙන් අවිදාහව නිරුද්ධ-වීම නිසා ඊට පසු සංස්කාර නිරුද්ධ වීමය, සංස්කාර නිරුද්ධ වීම ඊට පසු විඤ්ඤාණ නිරුද්ධ වීමය කියා, නිරුද්ධවීමේ පටිපාටියක් නැත්තේ ය. නිරුද්ධ වීමේ පටිපාටිය ලැබෙන්නේ කීමට පමණය.

උපත් අවිදාහදි ධර්මයත්හි එකිතෙකට වෙත් බවක් ඇත්තේ ය. වෙත් ව ලැබෙත්තා වූ ඒ ධර්මයන් ගේ උත්පාද - නිරෝධ ද වෙත් වෙත් වශයෙන් ලැබෙත්තේ ය. පුතිලෝම පුතීතාසමුත්පාද දේශනයේ දැක්වෙත අවිදාහදීන්ගේ අනුත්පාද නිරෝධය එතෙක් නූපත් ධර්මයන් පිළිබඳ වූ නිරෝධයෙකි. නූපත්තා වූ අවිදාහදි ධර්ම එකිතෙක වෙත් ව ඇත්තාහු නො වෙති. ඒ අවිදාහදිය පවා වෙත් වෙත් ව තො ලැබෙත කල්හි ඒවා පිළිබඳ එකිතෙකට වෙත් වූ නිරෝධ බොහෝ ගණතක් කෙසේ ලැබිය හැකි ද? තොලැබේම ය. අවිදාහ නිරෝධය වෙතොත් ඒ සමග එකට බැඳී සංස්කාරාදීත් ගේ නිරෝධය ද වේ. අවිදාහ නිරෝධය අතිකක් ය, සංස්කාර නිරෝධය අනිකක් ය, විඤ්ඤාණ නිරෝධය අතිකක්ය කියා වෙත් බවක් නො ලැබේ.

අඹ ඇටය නිසා අඹ ගස ඇති වේ. අඹ ගස නිසා අඹ මල ඇති වේ. අඹ මල නිසා අඹ ගෙඩිය ඇති වේ. අඹ ගෙඩිය නිසා තැවත අඹ ඇටය ඇති වේ. අඹ ඇටය නිසා නැවත අඹ ගසක් ඇති වේ. මෙසේ අඹ ගස් පරම්පරාව නො සිදී පවතී. ගින්නෙන් දවා අඹ ඇටය අඑකර දැමුව හොත් අඹ ඇටය නැති වනු සමග ම ඒ අඹ ඇටයේ පරම්පරාවෙහි මතු ඇතිවිය හැකි අඹගස් අඹ මල් අඹ ගෙඩි අඹ ඇට හා පසුව ඇතිවිය හැකි අඹ ගස් පරම්පරාව ද නැති වන්නේ ය.

පළමු අඹ ඇටයේ පරම්පරාවෙහි අඹ ගස් - අඹ මල් - අඹ ගෙඩි - අඹ ඇට ආදියේ ඇතිවීම වෙත වෙතම සිදුවත්තාක් මෙත් අඹ ඇටය තැතිවූ කල්හි අඹගස් - අඹමල් ආදියේ තැතිවීම වෙත වෙත ම සිදුවත්තේ තො වේ. අඹ ඇටයේ තැතිවීමට ඇතුළත්ව, අඹ ඇටයේ තැතිවීම හා එකම තැතිවීමක් වශයෙන් ම අඹ Non-commercial distribution

### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

පරම්පරාවේ නැතිවීම සිදු වේ. එමෙන්ම මේ සංස්කාර චකුයේ සංසාර විඥනාදි සකල පුතීතාාසමුත්පාදංගයන් ගේ ම නිරෝධය, අවිදාාා නිරෝධයටම ඇතුළත් ව එකම නිරෝධයක් වශයෙන් ම වන බව දත යුතු ය.

මේ අනුත්පාද නිරෝධය වනාහි ඒ ඒ සංස්කාරයන්ගේ අභාවපුාප්ති මාතුය වූ සිස් බව නොව, ශාන්ත සුඛස්වභාවයෙන් විදාාමාන එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයකි. ජරා – මරණ – ශෝක – පරිදේවාදි දුඃඛස්කන්ධයෙන් මිදීමට ඇත්තා වූ එකම පිහිට මේ තිරෝධ ස්වභාවය ය. බුද්ධාදි මහෝත්තමයන් වර්ණනා කරන ලෝකෝත්තර නිර්වාණ ධාතුව ද මේ අනුත්පාද නිරෝධයම ය. එය සාමාතාා ජනයාට ලෙහෙසියෙන් දත තො හෙත පරම සූක්ෂම පරම ගම්භීර ධර්මයකි. සාමානා ජනයාට දැනෙන සාමානා ජනයාගේ සිත්වලට ලෙහෙසියෙන් හසුවන, ලෝකයට් අයත් සකල සංස්කාරයෝ ම ඒ ඒ දෙය ඇතිවීමට නිසි හේතූන් නිසා උපදින්නෝ ය. උපදින සියල්ලට ම දිරීම හා බිඳීමක් ඇත්තේ ය. මේ අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාාත නිර්වාණ ධාතුව යම් කිසි හේතුවකින් පුතායකින් ඇතිවත්තක් තො වේ. එය හටගැනීමක් තැතිව ම ඇති ධර්මයකි. හට ගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ ඒ නිරෝධ ස්වභාවයෙහි දිරීමක් බිදීමක් ද නැත්තේ ය. එය වෙනසක් නො වී සෑම කල්හි එක ලෙසින් ම පවත්නා ධර්මයකි. මේ නිර්වාණ ධාතුව ඒකාන්තයෙන් ඇතත් සිකට හසු කර ගත හැකි රූ සටහතක් එහි තැත්තේ ය.

මේසය -පුටුව - ගෙය යනාදි වචන ඇසෙත කල්හි අසත්තහුගේ සිතට මේස - පුටු ආදියේ රූ සටහත් හසුවත්තේ ය. එයිත් ඒ වචනවලිත් කියැවෙත අර්ථය අසත්තාට හොඳිත් දැනෙත්තේ ය. තිරෝධය - තිවත යතාදි වචන ඇසෙත කල්හි අසත්තාගේ සිතට එත සටහතක් ඒ නිවතෙහි තැති බැවිත්, ඒ වචත ඇසෙත කල්හි සාමාතාා ජතයාගේ සිත්වලට හසුවත තරමේ ඖදරික දෙයක් නිවතෙහි තැති බැවිත්, ඔවුතට දැනෙත්තේ ඒ නිවන කිසි වටිතා කමක් තැති සිස් බවක් සේ ය. බිය විය යුත්තක් සේ ය. ඒ තිරෝධ ස්වභාවය වටිතාකම පමණ කළ තො හත මහා සුඛයක් බව තේරුම් ගත හැකි වීමට සුඛය පිළිබඳ දැතීමක් ඇතිකර ගත යුතු ය.

# ද්විවිධ සුඛය

වේදයිතසුබය - විමුක්තිසුබය කියා සැප දෙවර්ගයක් ඇත්තේ ය. ඇසට හොද දේවල් දැකීමෙන් ද, කතට මිහිරි හඬ ඇසීමෙන් ද, නාසයට මිහිරි ගත්ධයන් ආසුාණය කිරීමෙන් ද, දිවට හොද බොජුන් වැළදීමෙන් ද, කයට හොද පහස් ලැබීමෙත් ද සිතට හොද මිලමුදල් - තනතුරු - ගරුනම්බු ආදිය ලැබීමෙත් ද ඇතිවන සොම්නස: සීති සහිත ආශ්වාදය වේදයිතසුබ නම් වේ. පැමිණ ඇත්තා වූ ද, මතු ඇති විය හැකි වූ ද, දුක්වලින් කරදරවලින් විපත්වලින් මිදීම **ව්මුක්තිසුබ** නම් වේ. නිදහස් සුවය යනු එයට නමෙකි.

වේදයිතසුබ - විමුක්තිසුඛය යත මේ දෙකින් වේදයිත සුඛය හෙවත් විදිත සැපය සුළු කලක් මිස බොහෝ කලක් පවත්තක් තො වේ. හොද දේවල් බැලීමෙත් වන සුවය පවත්තේ බලා සිටින කෙක් පමණෙකි. ඉත් පසු ඒ සුවය තැත. එයින් මදකුදු ඉතිරි වත්තේ තැත. මිහිරි හඬ ඇසීමෙත් වන සුවය පවත්තේත් එය අසමිත් සිටිතා තෙක් පමණෙකි. සුවද ආසුාණය කිරීමේ සුවය පවත්තේ අාසුාණය කරමින් ඉත්තා තෙක් ය. මිහිරි බොජුන් වැළදීමේ සුවය පවත්තේ වළදමිත් ඉත්තා තෙක් ය. කයට හොද දේ සැපයීමෙත් වන සුවය පවත්තේ පහස ලබමිත් ඉත්තා තෙක් ය. සිතට හොද දේවලින් ලැබෙන සුවය පවත්තේත් ඒවා සිහිකරමින් ඉත්තා තෙක් ය. ඒ සුවවලිත් පසුවට ඉතිරිවන කිසිවක් නැත්තේ ය.

තිත්දෙහි දී පෙනෙත සිහිත බළ වූ මද වේලාවක් පවත්තා වූ ඒ සැපවල එතරම් වටිතා කමක් උසස් කමක් තැත. හොදය යි සලකත දේ බැලීම් ආදියෙත් ලබත සුවය තො ලැබුයේ ද ඉත් අමාරුවක් නැත. පැමිණ ඇති දුකක් සත්සිදවා තො ගෙන දිගට ම එය විදීම නම් ඉතා අමාරු කරුණෙකි. එබැවිත් පැමිණ ඇති දුක නිවා ගැනීමට - තැතිකර ගැනීමට පැමිණ ඇති දුකිත් තිදහස් වීමට හැකිතාක් උත්සාහ කළ යුතු ය.

දුකින් මිදීමේ සැපය කොතෙක් උත්සාහ කොට වුව ද කොතෙක් වියදම් කොට වුව ද ලබාගත යුතු ම ය. ඒ දුකින් මිදීමේ සුවය වේදයිත සුඛය සේ ක්ෂණික සුඛයක් නොවේ. නිවී ගියා වූ සංසිදී ගියා වූ දුක නැවත එනතුරු ඒ සුවය පතන්නේ ය. සන්සිදුනා වූ දුක නැවත කිසි කලෙක නො එන සේම සන්සිදී ගියේ නම්, ඒ විමුක්ති සුබය සැම කල්හි ම පවත්තේ ය. දීඝ් කාලයක් පවත්නා බැවිත් විමුක්ති සුබය බොහෝ අගතේ ය. එහි පුමාණයක් අගයත් ගණත් ගත යුත්තේ සන්සිදෙන්නා වූ දුක්වල පුමාණය අනුව ය. කුඩා දුකක් නිවීමේ සුවය කුඩාය යි කිය යුතු ය. මහත් දුකක් සන්සිදීමේ සුවය මහත්ය යි කිය යුතු ය. කුඩා දුකක් සන්සීමේ සුවය මදක් අගනා බවත්, දීර්ඝ කාලයක් පැවතිය හැකි මහත් දුකක නිවීම් සැපය බොහෝ අගනා බවත් කිය යුතු ය.

තිසරදය එතරම් මහත් දුකක් නොවේ. එහෙත් දීර්ඝ කාලයක් පැවතිය හැකි තද හිසරදයක් ඇති තැනැත්තා සුළු වියදමකින් එය සුවකර ගත නොහැකි වුව හොත් ඒ සඳහා දහසක් වුව ද වියදම් කරන්නේ ය. රෝගියා ධනවතෙක් නම් එය සුවවනතුරු දසදහසක් වුවත් ඊටත් වැඩි ගණනක් වුවත් වියදම් කරන්නේ ය. "හිසරදයේ සුවය එතරම වටිතා එකක් තො වේය" කියා ධනය ඉතුරු කර ගෙන හිසරදය වූ දුක විදිමිත් තො වෙහෙසෙත්තේ ය. හිසරදයක සන්සිදීම වූ විමුක්ති සුඛයක එපමණ වටිතා කමක් තැති තම රෝගීහු එය ලබනු පිණිස එපමණ ධනයක් වියදම් තො කරත්තාහ. වියදම් කරන්නේ ඒ සුවය වටිතා දෙයක් නිසා ය.

මරණයට හසුවිය හැකි - මැරෙන්නට සිදුවිය හැකි කරුණක් පැමිණි කල්හි, ලකෂයක් හෝ කොට්ටයක් වියදම් තො කළ හොත් ඒ මරණයෙන් තො ගැලවිය හැකි නම්, ඒ පුද්ගලයාත් ධනවතෙක් නම් මරණයෙන් නිදහස් වීම සඳහා ලකෂයක් වුවද වියදම් කරන්නේ ය. කෝටියක් වුව ද වියදම් කරන්නේ ය. එපමණ ධනයක් ඒ සඳහා වැය කරන්නේ මරණයෙන් මිදීම වූ විමුක්ති සුඛය ලකෂයක් කෝටියක් පමණ වටිනා නිසා ය.

ඉදින් රජකෙනෙකුට මැරෙන්නට සිදුවී ඇති විටෙක රාජාය පරිතාාග කළහොත් එයින් මිදිය හැකි වේ නම්, ඒ රජ රාජාය පරිතාාග කොට මරණයෙන් නිදහස ලබන්නේ ය. එසේ කරන්නේ ඒ මරණ විමුක්තිය රාජාය තරම් වටිනා බැවිනි. සත්ත්වයා නිවනට නො පැමිණ සසර සැරිසරතහොත් ඔහුට අනාගතයෙහි මරණයට Non-commercial distribution පැමිණෙතත්ට සිදුවන වාර ලකෂයක් ද තොවේ. කෝට්යක් පුකෝටියක් ද තො වේ. පුමාණ කළ තොහෙත වාර සංඛාාවක් ඔහුට මැරෙත්තට සිදු වේ. එක හවයක දී ලබන්තට වන එක මරණයකිත් තාවකාලික වශයෙත් මිදීමේ සුවය ම ලකෂයක් වුව ද, කෝටියක් පමණ වුව ද රාජායක් පමණ වුව ද වටිතා කල්හි අතාගතයෙහි පැමිණිය හැකි අපුමාණ මරණයත් ගෙත් තිදහස වූ ලෝකෝත්තර නිර්වාණ සංඛාාත මහා විමුක්ති සුබයේ අගය කෙසේ පුමාණ කළ හැකි වේ ද? තො හැකි වේම ය.

තිවතට තො පැමිණ සසර සැරිසරත හොත් එක් පුද්ගලයකුට අතාගතයෙහි ලබත්තට සිදුවන්නේ මරණ දුක පමණක් තො වේ. ඔහුට අනාගතයෙහිදී පුමාණ තො කළහැකි තරමටම බොහෝ වූ ජාතිවලදී පොලුවලිත්, ගල්වලිත්, පිහියාවලිත්, කඩුවලිත්, කැති - මත්තා - වෑ - පොරෝ - උදලුවලින් පහර කෑමේ දුක් ද ලැබෙත්තේ ය. සොරසතුරත් විසිත් ධනය පැහැර ගැනීමේ දුක් ද, දූ - දරුවත් පැහැර ගැනීමේ දුක් ද, බලයෙත් අල්ලාගෙත දිවි ඇතිතාක් වැඩ ගැනීමේ දුක් ද, සිරගෙවල ලෑමේ දුක් ද, දෙතිස්වධ ලැබීමේ දුක් ද, සර්පයත් විසින් දෂ්ට කරනු ලැබීමේ දුක් ද, කඩුවේගත් - පරංගි - ලාදුරු - වණ - පිළිකා - අපස්මාර - කාශ - ශ්වාස - වමත - අතීසාරාදි අතේක රෝගයන් ඇතිවීමේ දුක් ද, ජරා දුක් ද ඇති වන්තේ ය.

ගව ව, අශ්ව ව, ඇත්ව උපදනා අවස්ථාවලදී, කළ කළා කෙවිටි ආදියෙන් ඇණ ඇණ වැඩගැනීමේ දුක් ද, දුබල කිරීසන්ව උපදනා කාලවලදී බලවත් සතුන් විසින් අල්ලාගෙන හඬව හඬවා කැබලි කැබලි කඩා කනු ලැබීමේ දුක් ද, පණ කිබියදීම ගිල දමනු ලැබීමේ දුක් ද, මිනිසුන් විසින් ගින්නේ දවනු ලැබීමේ දුක් ද, ආහාරපාන තො ලබා වියළී මියයන්නට වීමේ දුක් ද, රෝගාතුරව දුබලව ඇදවැටුණු අවස්ථාවලදී කපුටත් විසින් ඇස් ආදියට කොටනු ලැබීමේ දුක් ද, වණ සැදී පණුවත් කෑමේ දුක් ද, පේතව ඉපිද සා පිපාසයෙන් පෙළීමේ දුක් ද, තරකවල ඉපිද ගින්නෙත් දැවීමේ දුක් ද, ලොහොදිය බොන්නට ලොහොගුලි ගිලින්නට වීමේ දුක් ද, තවත් මෙහි තො කී බොහෝ දුක් ද විදින්තට සිදු වන්නේ ය. සංසාරවකුයට අයත් අවිදාහදීන් ගේ Non-commercial distribution අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාාත ලෝකොත්තර නිර්වාණය වනාහි ඒ සකල දුඃඛයන් පිළිබඳ වූ විමුක්ති සුඛය ය. ඒ සියලු ම දුක්වල නිවීම් සුවය ය. එහි අගය කෙසේ පුමාණ කළ හැකි ද? නො හැක්කේ ම ය.

ඇතැමෙක්, "අවිදාහ සංස්කාරාදීන්ගේ මේ අනුත්පාද නිරෝධය යම්කිසි පරමාර්ථ ධර්මයක් හෝ සුඛස්වභාවයක් නො වේ ය. ක්ෂණික නිරෝධය බදු හිස් බවක් ය, හිස් බවෙහි කිසි උසස් බවක් වටිනා කමක් නැතය" යි සිතා අනුත්පාද නිරෝධය වරදවා තේරුම් ගෙන අමුතු නිවත් පවසති. බුදුරජාණත් වහන්සේ විසින් දේශිත සිය ගණත් සූතුධර්මවලින් පෙනෙන්නේ අවිදාහදීන් ගේ නිරෝධය ම නිර්වාණය බව ය. **නිදනවග්ග සංයුක්තයේ දුංඛවර්ශයේ පළමුවන** සූතුය දේශනා කිරීමේදී තථාගතයන් වහන්සේ භිකුෂූන්ගෙන් එකින් එක පටිච්චසමුප්පාදංශයන් ගේ නිරෝධය විචාරා, ඒ භිකුෂූන් විසින් සුදුසු පරිදි පිළිවදන් දුන් කල්හි -

''සාධු! සාධු!! හික්බවෙ! එවමෙතං හික්බවෙ! නෙතං අඤ්ඤථා, සද්ධහථ මේතං හික්බවෙ! අධිමුච්චථ, නික්බංබා එත්ථ හොථ, නිබ්බිච්කිච්ජා එසෙවන්තො දුක්බස්ස."

යනුවෙන් අවිදාහදීන් ගේ නිරෝධයම නිර්වාණය වන බව සහතික කොට වදළ සේක. "සාධු සාධු මහණෙනි, මහණෙනි! මතු ඉපදීමට හේතු වන සංස්කාරාදිය නැති කල්හි විඤ්ඤාණාදියත් නැතය යන ඒ කාරණය එසේම ය. එය අන් පරිද්දෙකින් නො වේය, මහණෙනි, ඒ කාරණය එසේම විශ්වාස කරව්. එසේ විනිශ්චයට බැස හනිව්. ඒ කාරණය ගැන නිසැක වව්. දෙ සිතක් නැත්තෝ වව්. එයම, දුঃඛයාගේ කෙළවරය" යනු ඒ පාඨයේ තේරුම ය. ඉහත කී පාඨයෙහි "**ඒසේවන්තෝ දුක්ඛස්ස"** යන වැකිය අටුවාවෙහි වර්ණනා කර තිබෙන්නේ "**ඒසෙවන්තෝ දුක්ඛස්සාති අයමෙව වට්ටදුක්ඛස්ස අත්තෝ අයං පරිච්ජේදෝ. යදිදං තිබ්ඛාතං**" කියොය.

අවිදාහ සංස්කාරාදීන් ගේ අනුත්පාද නිරෝධයම නිවන නම් එය කොතරම් වටිනා සුවයකැයි කියතත් ඒ නිරෝධයෙහි පඤ්චස්කන්ධයක් නැති කල්හි ඒ මිහිර විදින කෙනකු නැති බැවින් ඒ නිවන කාහට වත් පුයෝජනයක් නැති දෙයක් නො වේ ද? යන Non-commercial distribution පුශ්නය මෙහිදී ඉදිරිපත් කළහැකි ය. නිවනෙහි තතු සොයන තැනැත්තා විසින් මේ කියන අනුත්පාද නිරෝධය අතීකයෙහි ඉපිද නිරුද්ධ වුණු නාමරූපයන්ගේ හෝ වර්තමාන නාමරූපයන්ගේ හෝ නිරෝධයක් නොව මතු ඇතිවිය හැකි නාමරූපයන්ගේ නිරෝධය බව සිත්හි තබා ගෙන ම, නිවන ගැන කල්පනා කළ යුතු ය. එසේ නො වුවහොත් කාරණය අවුල් වේ.

තිවත් සුවය විදින පුද්ගලයත් ගැන කථා කරත්නවුත් ඒ කථාව කරත්තේ ද ආත්මයක් සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් සතාවශයෙත් ඇතැයි යන වැරදි හැභීම උඩය. තිවතෙත් පුයෝජනයක් ඇති නැති බව පිළිබඳ වූ පුශ්නය විසඳාගත හැකි වත්තේ ආත්මයක් ඇත ද? නැත ද? යන මේ කරුණ විසඳ ගැනීමෙති.

කෙනකු අත්ධකාරයේ සිට ගිනිපෙණෙල්ලක් වේගයෙන් කැරකැවුව හොත් දුරින් බලා ඉන්නා තැනැත්තාට එහි ගිනි වළල්ලක් පෙනේ. ඒ පෙනෙන ගිනිවළල්ල බලා ඉන්නහු ගේ සිතේ මිස, එය පෙනෙන තැන නම් නැත. ගිනි වළල්ල පෙනෙන තැන ඇත්තේ, ගිනි පෙණෙල්ල පමණෙකි. වේගයෙන් ගිනි පෙණෙල්ල කැරකෙන කල්හි එහි නැති ගිනි වළල්ලක් පෙනෙන්නාක් මෙන් වේගයෙන් ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන නාම රූප පරම්පරාව සත්ත්වයකු පුද්ගලයකු සේ පෙනේ. ඒ නාමරූපයන් අතර හෝ සැපදුක් විදින මමය කියා සැලකියුතු දෙයක් ඇතුවාක් මෙන් පෙනේ. එහෙත් නාම රූප පරම්පරාව මිස එහි සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් ආත්මයක් නැත.

එකම ගිනිපෙණෙල්ල ගිනිවළල්ලක් සේ පෙනෙන්නේ, ගමන් වේගය නිසා එය හොඳට නො පෙනෙන නිසා ය. නාමරූප ධර්ම පරම්පරාව පුද්ගලයකු සේ පෙනෙත්තේත්, එහි පුද්ගලයකු ඇති සැටියට හෝ පෙනෙත්තේත් ඉපදීමේ බිඳීමේ වේගවත් කම නිසා තාම රූපයන් හරියට නො පෙනෙන - නො දැනෙත නිසා ය. පුද්ගලයකු ඇතය යන හැහීම් මානුය මිස, සුවදුක් විඳින පුද්ගලයා නම් නාමරූප ධර්ම පරම්පරාව පවත්තා කාලයෙහිත් නැත. එබැවින් නිවනෙහි පුද්ගලයකු නැති කමිත් අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාාත සුබස්වභාවය නිෂ්ඵලය යි නො කිය යුතු ය. නාමරූප ධර්ම පරම්පරාව පවත්තා කල්හි ඒ පරම්පරාවෙහි වරිත් වර ඇතිවත සුවදුක් දෙක, සතා වශයෙන් තැතත් ඇතය කියා සලකන ඒ පුද්ගලයා සතු වේ තම්, ඒ තාමරූප පරම්පරාවෙහි ඉදිරියට ඇති විය හැකි තාමරූපයන් ගේ නිරෝධය වූ විමුක්ති සුඛයක් ඒ පුද්ගලයාට ම බව කිය යුතුය. මේ කියන තාමරූප නිරෝධය ඉපද ඉපද බිදි බිදී පවත්තා තාමරූප පරම්පරාවන්ට අයත් වූ, එතෙක් නූපත් තාමරූපයන් පිළිබද වූවකි. ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන තාමරූප පරම්පරාවෙහි පරීකල්පිත වශයෙන් ඇති සැටියට සලකන පුද්ගලයා, ඒ පරම්පරාවට අයත් වන එතෙක් නූපත් තාමරූප විෂයෙහි ද ඇති බව කිය යුතුය.

පරිකල්පිත පුද්ගලයා පරම්පරාවට අයත් ව එතෙක් තූපත්, මතු ඉපදිය හැකි තාමරූපයන් පිළිබඳවත් ගත යුතු ය. එසේ ගත්තවා නම්, ඒ පුද්ගලයා අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාාත නිර්වාණයෙහිත් ඇතය යි කිය යුතු ය. නිවතෙහි ඒ විමුක්ති සුඛය විදින පුද්ගලයකු තැතය කියන්නේ සතාා වශයෙත් පුද්ගලයා තැති බැවිනි. ඒ පුද්ගලයා නිවතෙත් මොබ ලෝකයෙහිත් තැත. එබැවිත් නිවත් කථාවට තැත්තා වූ මේ පුද්ගලයා සම්බත්ධ කර ගෙත කාරණය අවුල් තො කර ගත යුතුය.

"ඔය කියන විමුක්තිසුබය කොපමණ උසස් කොපමණ වටිනා දෙයකැ යි කියතත් ඒ සුවය අපට නම් ඕනෑ නැත. අපට ඕනෑ කරන්නේ පිුය වස්තූන් ඇතිව, පිුය පුද්ගලයන් ඇතිව, ජරාවක් - වාාධියක් - මරණයක් - අපිුය සම්පුයෝගයක් - පිුය විපුයෝගයක් නැතිව, සුබයෙන් සෞමනසායෙන් පීතියෙන් සැම කල්හි ම විසිය හැකි තත්ත්වයකැ"යි ඇතැමුන්ට කිය හැකි ය. මේ ලෝකයේ හෝ අන් ලොවක හෝ ස්ථිර තත්ත්වයක් ඇති එබදු තැනක් නම් නැත. එබැවින් එබදු තත්වයක් නො ලැබිය හැකිය. ඇත්තේ සංසාරවකුයාගේ පැවැත්මය - නැවැත්මය යන දෙක පමණෙකි. පැවැත්ම කැමති නම් පැවැත්ම ගත හැකි ය. නැවැත්ම කැමති නම් නැවැත්ම වූ නිවන් සුවය ගත හැකි ය.

පිය වස්තූත් ඇත්තේ ද පිය පුද්ගලයත් ඇත්තේ ද, සුඛ -සෞමනසා - පීතීන් ඇත්තේ ද, සංසාර චකුයෙහි ය. ජරාව වාාධිය

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

මරණය අපිය සම්පුයෝගය පිය විපුයෝගය ශෝකය පරිදේවය දුඃඛය දෞම්නසාය උපායාසය ඇත්තේ ද, පණු - උකුණු - මකුණු - බලු - බළල් - ඌරු - කුකුළු ආදි තිරිසන් සතුන් වීම ඇත්තේ ද, පුේත වීම ඇත්තේ ද, ගින්නේ දැවි දැවී ලොහොගුලි ගිලින, ලෝදිය බොන නිරිසතුන් වීම ඇත්තේ ද සංසාර චකුයෙහි ය.

සංසාර චකුයේ කැරකෙන සත්ත්වයා ළීනි - සුබ -සෞමනසායන් ඇති, පිුය වස්තු පිුය පුද්ගලයන් ඇති මනුෂා හවයක් හෝ දිවා හවයක් වරක් ලැබූ පසු, දහස් වරක් - දස දහස් වරක් දු:බ දෞම්නසායෙන් තිතර පෙළෙන අපාය හවයන් ලබන්නේ ය. සංසාර චකුයේ ඇති එක සොම්නසකට ලක්ෂය කෝටිය බැගින් දොම්නස් ඇත්තේ ය. නිවනෙහි වනාහි පිුය වස්තු - පිුය පුද්ගලයෝ ද තැත. සීති - සුබ - සෞමනසායයේ ද තැත. ජරා - වාාධි -මරණ - ශෝක පරිදේව දු:බ - දෞම්නසායෝ ද තැත. එහි පැමිණි පසු නැවත අපායට යාමකුත් තැත. එහි ඇත්තේ ශාන්ත ස්වහාවයක් පමණෙකි. කල්පතා කොට වඩා හොද දෙය තෝරා ගත්ත.

ඇතැමකුට විමුක්තිය අපිුය වී සංසාරය පිුය වත්තේත්, ඇතැමකුට සංසාරය අපිුය වී විමුක්තිය පිුය වන්නේත් ඒ ඒ අයගේ අදහස් අනුවය. අවිදාහව සත්ත්වයා ගේ සිත කිලිටි කරන - බොර කරන - අදුරු කරන චෛතසික ධර්මයකි. එය එක්තරා මානසික රෝගයකි. ඒ රෝගයෙන් දුර්වලවූ අදුරුවූ සිතට පරම්පරාවශයෙන් ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන තාම රූපයන් ගේ සැබෑ තත්ත්වය තො පෙතේ. නොයෙක් විට තාම රූපයන් සත්ත්වයන් සැටියට මිස, තාමරූප සැටියට ද නො පෙතේ. එයින් සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇති වේ. නැවත නැවත සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇතිවත කල්හි එය වැඩී තහවුරු වී දෘෂ්ටහාධානයය ඇති වේ. එය ද එක්තරා මානසික රෝගයකි.

සත්කාය දෘෂ්ටිය සමග ම ආත්ම වශයෙත් සලකත පඤ්චස්කත්ධය ලොව ඇති ඉතාම හොඳ දෙය ඉතාම උසස් දෙය සැටියට ගත්තා වූ, තෘෂ්ණාව වූ තණ්හාව හා පඤ්චස්කත්ධයට අයත් ව ඇතිවත සුබ සෝමනස්සයත් හා බාහිර රූපාදියත් හොඳ හැටියට ගත්තා වූ තණ්හාවත් ඇති වේ. ඒවා වැඩී තහවුරු වී Non-commercial distribution

## පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

තෘෂ්ණාධාාශය ඇති වේ. එය ද එක්තරා මානසික රෝගයෙකි. ධර්මය සේවනය තො කරන ධර්මයෙන් ඈත්ව වෙසෙන ජනයා කෙරෙහි අවිදාාා - තෘෂ්ණා - දෘෂ්ටි සංඛාත රෝග තුන තදින් පවතින්නේ ය.

බලවත් කැසිල්ලෙන් යුක්ත වන කුෂ්ඨ රෝගයක් ඇතියහුට ගිනි රස්තය ඉතා පිය වේ. සිසිල අපිය වේ. කුෂ්ඨරෝගියාට ගිනිරස්තය පියවන්නේ එය හොඳ නිසා නොව රෝගය නිසාය. සිසිල අපිය වන්නේත් එය තරක නිසා නොව කුෂ්ඨරෝගය නිසාය. ගිනිරස්තය සේවනය කිරීමෙන් කුෂ්ඨරෝගියාට මතුවට වන්නේ නපුරක්මය. කුෂ්ඨරෝගියාට අනර්ථකර වූ ගිනි රස්නය හොඳ වන්නාක් මෙත්, සිසිල අපිය වන්නාක් මෙත් එකොළොස් වර්ගයක ගිනි දැල්වලිත් වෙළී පවත්තා වූ නොයෙක්විට තරකාග්නියට ද හසුවත්තා වූ පඤ්චස්කත්ධ සංඛාාත දුක්ඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වූ නිවන අපිය වේ. එයට බිය වේ. එසේ වන්නේ නිරෝධය තරක නිසා නොව කෙලෙස් රෝගය නිසාය.

ධර්ම නමැති බෙහෙත සේවතය කොට කෙලෙස් රෝගය සුවකර ගෙත සිත පිරිසිදු කරගෙත වෙසෙත්තාවූ සත්පුරුෂයන්ට වතාහි පඤ්චස්කන්ධය පමණ නපුරක් වශයෙන්, බියවිය යුත්තක් වශයෙන් පෙතෙත අතිකක් නැත. නිවත තරමට උසස්ව පෙනෙත අත් සැපයකුත් නැත.

**නිවනේ තතු වැඩිදුරටත් තේරුම් ගත හැකිවීම පිණිස** මෙතැන් පටන් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් නන් අයුරින් නිර්වාණ තත්වය දක්වා දේශිත සූතු කීපයක් දක්වනු ලැබේ.

# නිවත් තතු දැක්වෙන ගාථා පෙලක්

(සළායතන වග්ග සංයුත්තයේ දේවදහ වර්ගයේ රූපාරාම සූතුයෙන්)

- රුපා සද්ද රසා ගන්ධා එස්සා ධම්මා ච කේවලා, ඉට්ඨා කන්තා මනාපා ච යාවත්ථිති පවුව්වති.
- (2) සදේවකස්ස ලෝකස්ස ඒතේ වෝ සුබසම්මතා, යත්ථ වේලෝ තිරුජ්කටන්ති තුං තේසං දුක්ඛසම්මතං.

- (3) සුඛන්ති දිට්ඨමරියේහි සක්කායස්ස නිරෝධනං, පච්චනීකමිදං හෝති සබ්බලෝකේක පස්සතං.
- (4) යං පරේ සුඛතෝ අාහු තදරියා ආහු දුක්ඛතෝ,
  යං පරේ දුක්ඛතෝ ආහු තදරියා සුඛතෝ විදූ.
- (5) පස්ස ධම්මං දුරාජාතං සම්මුළ්හෙත්ථ අවිද්දසු, තිවුතාතං තමෝ හෝති අන්ධකාරෝ අපස්සතං.
- (6) සතඤ්ච විවටං හෝති ආලෝකෝ පස්සතා මිව, සත්තිකේ ත විජානත්ති මගා ධම්මස්ස අකෝවිද.
- (7) භවරාගපරේතේහි භවරාගානුසාරිහී,මාරධෙයානනුපත්තේහි නායං ධම්මෝ සුසම්බුධෝ.
- (8) කෝතු අඤ්ඤතු මරියේහි පදං සම්බුද්ධමරහති,
  යං පදං සම්මදඤ්ඤාය පරිතිබ්බත්ති අනාසවා.

ගාථාවල තේරුම :-

1-2. ඉෂ්ට වූ කාන්ත වූ මනාප වූ රූපයෝ ද ශබ්දයෝ ද රසයෝ ද ගන්ධයෝ ද ස්පුෂ්ටවායෝ ද යම් පමණ ඇතය යි කියනු ලැබේ ද, ඒ සකල රූප ශබ්දාදීහු දෙවියන් සහිත ලෝකයා විසින් සැපය යි සම්මත කරන ලද්දහුය. යම් තැනෙක්හි ඒ රූප ශබ්දදීහු නිරුද්ධ වෙත් ද, එය ඔවුන් දුක ය යි සම්මත කරන ලද්දේ ය.

 ආයා‍යීයත් විසින් පඤ්චස්කත්ධයාගේ නිරෝධය සැපය වශයෙත් දක්තා ලදී. ඒ දර්ශනයට සකල ලෝකය ම විරුද්ධය. (මක්තිසා ද? ආයා‍යීයත් විසින් අතිතා දුඃඛ අතාත්ම වශයෙන් දක්තා පඤ්චස්කත්ධය ලෝකයා විසින් නිතා සුඛ සුභ වශයෙන් දක්තා හෙයිනි.)

4. යම් ඒ පඤ්චස්කත්ධයක් අතාායෝ සැපය යි කියත් ද ඒ පඤ්චස්කත්ධය ආයා්යෝ දුකකැයි කියති. යම් පඤ්චස්කත්ධ තිරෝධයක් අතාායෝ දුකකැයි කියත් ද ආයා්යෝ ඒ තිරෝධය විමුක්ති සුඛය යි දතිත්.

Non-commercial distribution

5. දැකීමට දුෂ්කරවූ නිව්ාණ ධර්මය බලව. බාලයෝ ඒ නිව්ාණ ධම්යෙහි මුළාවූවෝ වෙකි. කෙලෙසුන් ගෙන් වැසුනවුන්ට නිවන හෝ ආයා‍යීයන්ගේ නිර්වාණ දර්ශනය හෝ නො දන්නවුන්ට නිවනත් ආයා‍යීයන් ගේ නිර්වාණ දර්ශනයත් අන්ධකාරයෙකි.

6. පුඥ දර්ශනයෙන් බලන්නා වූ සත්පුරුෂයනට ආලෝකයක් මෙන් ඒ නිර්වාණය විවෘතය. ධර්මය නො දන්නා බැවින් මෘගයන් බඳු ජනයෝ ළහ ම ඇත්තා වූ ද නිවන නො දනිති.

7. හව රාගයෙන් ස්පර්ශ කරන ලද්ද වූ හව රාගය අනුව යන්නා වූ තෛහුමක වෘත්ත සංඛාාත මාරයා ගේ වාසස්ථානයට පැමිණ ඉන්නා වූ සත්ත්වයන් විසින් මේ නිර්වාණ ධර්ම ලෙහෙසියෙන් අවබෝධ කළ හැක්කේ නො වේ.

8. යම් තිර්වාණ ධර්මයක් මතා කොට නුවණින් දැන රහත්හු පිරිනිවෙත් ද ඒ තිර්වාණය ආයෳීයන් හැර අත් කවරෙක් අවබෝධ කිරීමට සමත් වෙත් ද? (තොවේම ය.)

Non-commercial distribution

## පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

# නිවන දැක්වෙන ගාථා දෙකක්

(දීඝනිකායේ කේවට්ට සූතුයෙන්)

''විඤ්ඤාණං අතිදස්සතං අතත්තං සබ්බතෝ පහං එත්ථ ආපො ච පඨවී තේජෝ වායෝ ත ගාධතී

එත්ථ දීඝඤ්ච රස්සඤ්ච අනුං ථූලං සුහාසුහං, එත්ථ නාමඤ්ච රූපඤ්ච අසේසං උපරුඡ්ඣති, විඤ්ඤුණස්ස නිරෝධෙන එත්ථෙතං උපරුඡ්ඣති."

තේරුම:-

ලෝකෝත්තර මාර්ගඥත සංඛාාත විශිෂ්ට ඥතයෙන් දතයුතු වූ, ඇසින් දැකිය හැකි වණීයක් හෝ සමාන කොටදැක්විය හැකි දෙයක් හෝ නැත්තා වූ පටන් ගැනීම් පැවතීම් නැතිවීම් වශයෙන් වෙන් කොට දැක්විය හැකි කොත් නැත්තා වූ, හැම පැත්තෙන් ම ඇතුළුවීමට තොටුපල ඇත්තා වූ හෝ සැම පැත්තෙන් ම බැලීම හෝ ඇත්තා වූ නිර්වාණ ධාතුවක් ඇත්තේ ය. ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි ආපෝධාතුව ද, පඨවී ධාතුව ද, තේජෝ ධාතුව ද, වායෝ ධාතුව ද පිහිටක් නො ලබයි. (ඒ නිර්වාණ ධාතුව නිසා ඒ සියල්ල නිරුද්ධ වේ.)

ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි දික් බව ද, කෙටි බව ද, කුඩා බව ද, මහත් බව ද, ලස්සන බව ද, කැත බව ද යන සියලු රූ සටහන් නිරුද්ධ වේ. ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි නාමය රූපය යන දෙක ම මතු කිසි කලෙක ඇති තො වන පරිදි ඉතිරියක් නැතුව නිරුද්ධ වේ. ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි පරිනිර්වාණවාුති චිත්තය ය, මතු උත්පත්තියට හේතුවත කර්මවිඥනය ය යන විඥත දෙක්හි නිරෝධයෙන් කියන ලද ඒ උපාදින්තක නාමරූප සියල්ල ම මතු කවර කලෙකවත් මතු වී තො එන පරිදි නිරුද්ධ වේ.

ඉහත දැක් වූ ගාථාවන්හි එන "**ව්සද්සඳාණං අනිදස්සනං අනන්තං**, **සබබතෝපභං**" යන වචන විශේෂයෙන් සැලකිය යුතු වචන සතරෙකි. **ව්සද්සඳාණං** යන වචනය පිටකතුයේ බොහෝ තැන්වල යෙදී තිබෙන්නේ සිතය යන අර්ථය දැක්වීමටය. මෙහි ඒ වචනය Non-commercial distribution යොද තිබෙන්නේ නිවනය යන අර්ථය සඳහා ය. ඤාණ යනු සාමානායෙන් පුඥවට නමෙකි. වි යන්න නොයෙක් අර්ථයන්හි යෙදෙන උපසර්ගයෙකි. මෙහි වි යන උපසර්ගය මුලට යොද ඇති ඤාණ යන්නෙන් කියැවෙන්නේ, නිවන සාමානාා ඥනයෙන් නොව ලෝකෝත්තර මාර්ගඵල චිත්තයන්හි යෙදෙන විශිෂ්ටඥනයෙන් දක යුත්තක් වන බවය. නිවන පෘථග්ජනයන්ට ඇතිවන සාමානා ඥනයට විෂය දෙයක් නො වන බව එයින් කියැ වේ.

දැනුම වනාහි ප්‍රතාක්ෂඥනය ය. අනුමාන ඥනය ය කියා දෙවැදෑරුම් වේ. ප්‍රතාක්ෂ ඥනය ය කියනුයේ ඇසින් දැකිය යුත්තක් ඇසින්ම දැක දැන ගැනීම බදු දැනීම්වලට ය. අනුමාන ඥනය යි කියනුයේ යමක් ගැන අනුන් කියනු ඇසීමෙන් හෝ පොතපත කියවීමෙන් හෝ යම්කිසි ලකුණක් දැකීමෙන් හෝ ඇතිවන දැනුම්වලට ය. ඒ ඒ දෙය ප්‍රතාක්ෂකර ගැනීමට වෙන වෙනම ඉන්දිය ඇත්තේ ය, රූපය ප්‍රතාක්ෂකර ගත්තා ඉන්දිය ඇස ය. ඒ ඉන්දියයෙන් රූපය මුත් අතිකක් දත තො හැකි ය. ශබ්දය ප්‍රතාක්ෂ කරන ඉන්දිය කත ය. ගන්ධය ප්‍රතාක්ෂ කරන ඉන්දිය නාසය ය. රසය ප්‍රතාක්ෂ කරන ඉන්දිය දිවය. ස්පර්ශය ප්‍රතාක්ෂ කරන ඉන්දිය කය ය.

ලෝකෝත්තර නිර්වාණ ධාතුව පුතාාකෂ කරන ඉන්දියය ලෝකෝත්තර පුඥෙන්දිය ය. එය ඉන්දිය විභාගයේ දී අතකද්කදතකද්කදස්සාමිතින්දිය ය- අකද්කදින්දිය ය - අකද්කදාතාවින්දිය ය කියා ඉන්දිය තුනක් වශයෙන් දක්වා තිබේ. ඒ සියල්ල ම ආයා්පුද්ගලයන් තුළ පමණක් ඇති වන ඉන්දියයෝ ය. ගාථාවෙහි විකද්කදාණං යන පදයෙන් දැක්වෙන්නේ නිර්වාණ ධාතුව ලෝකෝත්තර ඥන්න්දිය තුනෙන් දත යුත්තක් බව ය.

පෘථග්ජනයන්ට ශුැතමය ඥනයෙන් නිවන දැනෙන්නේ එංගලන්තයට නො ගිය කෙනකුට අනුන් කියනු ඇසීමෙන් එංගලන්තය දැනෙන්නාක් මෙනි. එංගලන්තය ගැන අසා ඇතියකුට එය පිළිබඳව ඇති දැනීම සම්පූර්ණයෙන් ම වැරදි දැනීමක් නො වතුදු හරියටම හරි දැනුමක් ද නො වේ. සම්පූර්ණ දැනීමක් ද නො වේ. අසම්පූර්ණ වූ ඒ දැනුම ද නිෂ්ඵල එකක් නො වේ. එමෙන් Non-commercial distribution තිර්වාණය පිළිබඳ ශුැතමය ඥනය සම්පූර්ණ දැනීමක් තො වෙතත්, එය ඒ පුද්ගලයාට මතු තිවත පුතාාක්ෂ කර ගැනීමට උපකාර වේ.

පෘථග්ජනයන් විසින් නිවන පඤ්චස්කන්ධය අනුව සංසාරය අනුව සිතා ගත යූතු ය. පඤ්චස්කත්ධයේ ඇති දුක් නුවණැත්තා වූ පෘථග්ජනයන්ට වැඩි අපහසුවක් තැනිව තේරුම් ගත හැකි ය. සංසාර චකුයේ නපුරත් තේරුම් ගත හැකි ය. පඤ්චස්කත්ධය පිළිබඳ වූ හැම දුකකම සන්සිදීම නිවත ය. ඒ සන්සිඳෙන දුඃඛයන් ගේ වශයෙන් නිවන තේරුම් ගත යුතු ය.

සංසාර චකුයේ පෙරළීමේ තපුර යම් පමණ වේ ද ඒ සියල්ලේ ම සත්සිදීම නිවත ය. සංසාර චකුයේ ඇති තපුරුකම් අනුව නිවතේ හොඳ බව සලකා ගත යුතු ය. නිවත පිළිබඳ හරි දැනීමක් තැති බව නිවත් ලැබීමට බාධාවක් තො වේ. බාධාව වත්තේ පුතිපත්තියේ වරද ය. කොළඹ ගැන හරි දැනීමක් ඇතත් නැතත් කොළඹට යන හරි මහ ගමන් කළහොත් කොළඹට පැමිණෙන්තේ ය. එමෙන් නිවන ගැන හරි දැනීමක් කලින් ඇතත් නැතත් නිවනට පැමිණෙන පුතිපත්තිය හරියට පිරුව හොත් එයට නො වැරදීම පැමිණෙන්නේ ය.

**අතිදස්සතං** යන පදයෙත් තිවතෙහි ඇසිත් දැකිය හැකි යම් කිසි රූ සටහනක් තැති බවත්, තිවත අසවල් වස්තුව වැතිය කියා උපමා කොට දැක්වීමට සුදුසු කිසිම දෙයක් ලෝකයෙහි තැති බවත් දක්වන ලදී. මේ කරුණ ගැන තාගසේන මහ රහතත් ි වහත්සේ ද:-

''අප්පටිභාගං මහාරාජ තිබ්බානං න සක්කා නිබ්බානස්ස රූපං වා සණ්ඨානං වා වයං වා පමාණං වා ඔපම්මේන වා කාරණේන වා හේතුනා වා නයේන වා උපදස්සයිතුං -''

යනු වදළ සේක. ''මහරජ! නිර්වාණය සමාන දෙයක් නැතියකි. නිවතේ රූපය හෝ සටහන හෝ වයස හෝ පුමාණය හෝ උපමාවකින් හෝ කාරණයකින් හෝ හේතුවකින් හෝ නය කුමයකින් හෝ නො දැක්විය හැකි ය" යනු එහි තේරුම ය. Non-commercial distribution

### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

අතත්තං යන පදයෙන් අසංස්කෘත ධාතු සඞ් ඛාාත නිර්වාණය වෙන් කර දත හැකි වීමට උපකාර වන පයාීත්ත පරිච්ඡේද හෙවත් මායිම් ලකුණු නැතියක් බව දැක් වේ. ලෝකයට අයත් ඒ ඒ දේවල් එකිනෙක වෙන් කර ගත හැකිවීමට මායිම් ඇත්තේ ය. ඇති වීම ය, නැති වීම ය, පැවැත්ම ය, පවත්තා පුදේශය ය, වට පිට ඇති වස්තුහු ය යන මේවා ඒ ඒ දේවල් වෙන් කර දැන ගැනීමට උපකාර වන ඒවා ය.

අසවල් දවසේ ඇති වූ දේය අසවල් කාලයේ අසවල් වේලාවේ ඇති වූ දේය කියා ඇතිවීමෙත් ඒ ඒ දේ වෙත් කර ගත හැකි ය. තිබී අසවල් කාලයේ තැති වූ දෙය ය කියා තැතිවීමෙත් ද ඒ ඒ දේවල් සලකාගත හැකි ය. පවත්තා කාලයෙත් ද ඒ ඒ දේ සලකා ගත හැකි ය. අසවල් තැත සිට අසවල් තැත දක්වා ඇති දෙය ය කියා පයාිත්ත පරිච්ඡේදයෙන් ද ඒ ඒ දේවල් දත හැකි ය. අසවල් දෙයට උතුරෙත් ඇති දෙය ය, දකුණෙත් ඇති දෙය ය, උඩිත් ඇති දෙය ය, අසවල් දේවල් අතර ඇති දෙය ය කියා වටා පිටාවේ ලකුණුවලිත් ද ඒ ඒ දෙය දත හැකි ය. නිවත පිළිබඳව ඒ කිසිම ලකුණක් ඇත්තේ තැත. ඒ තිවත පටත් ගැනීමක් තැති අවසාතයක් තැකි පිහිටි තැතක් තැති පරම සූක්ෂ්ම ස්වභාවයෙකි. පටත් ගැනීමක් හෙවත් ඇති වීමක් තැතිව නිවතක් තිබිය හැක්කේ කෙසේ ද? යන පැතයට පිළිතුරු මතු අත් තැතක දක්වත්නෙමු.

"සබබතෝ පහං" යන්නෙන් අර්ථ තුනක් දැක්වේ. "පහන්නි පත එතං කිර තිත්ථස්ස නාමං" යනුවෙන් කේවට්ට සූනු අටුවාවෙහි දැක්වෙන පරිදි "පහ" යන මෙය තොටට නමෙකි. කමටහන් අටනිසෙන් කවර කමටහනකින් වුව ද මේ නිවනට ඇතුළු විය හැකි බැවිත් ඒ නිවන සැම තැනින් ම තොට ඇතියක් ය යන අර්ථයෙන් සබබතෝ පහ නම් වේ. නිවනට පැමිණීමට උපකාර නො වන කමටහනක් නැත. කවර කර්මස්ථානයකින් වුව ද නිවනට පැමිණිය හැකි ය. එහෙත් විදර්ශනාවෙන් තොරව ද නිවනට නො පැමිණිය හැකි ය. කවර කමටහනක් වුව ද වඩන තැනැත්තා විසින් නිවනට පැමිණිය හැකිවීමට ඒ සමථ කර්මස්ථානයෙන් සිත එකභ කරගෙන විදර්ශනා වැඩිය යුතු ය. <u>Non-commercial distribution</u>

140

"පහා" යනු රශ්මයට ද නමෙකි. "සබ්බතො පහන්ති" සබ්බතො පහාසම්පන්නං, නිබ්බානතොහි අඤ්ඤධම්මෝ සප්පහතරෝ වා ජෝතිමත්තතරෝ වා පරිසුද්ධතරෝ වා, පණ්ඩරතරෝ වා නත්රී" යනුවෙත් අටුවාවෙහි දැක්වෙත පරිදි "සබ්බතෝ පහං" යනුවෙත් නිර්වාණය සැම පැත්තෙත් ම දීප්තිමත් සැම පැත්තෙත් ම බැබලීම ඇති පරම පාරිශුද්ධ ධර්මයක් බව දැක්වෙන බව කිය යුතු ය. තථාගතයත් වහන්සේ නිර්වාණය පරම පරිශුද්ධ කාන්තිමත් ධර්මයකැයි වදරන්නේ චන්දු සූයාීාදීන් ගෙන් මෙත් නිවතෙත් රැස් විහිදීමක් ඇති නිසා තොව, කිලිටි කරන කිසිවක් ඒ නිර්වාණ ධාතුව හා මිශු තො වන බැවිත් හා එහි තො තැවරෙන බැවිත් ය.

වස්තුාදියෙහි මෙත් අහසෙහි කිසිම දෙයක් අල්ලාගත්තා ස්වභාවයක් තැත. එබැවිත් දැලි ගා අහස කිලිටි තො කළ හැකි ය. ජල ආදිය හා නොයෙක් දේ මිශුවත්තාක් මෙත් කිසි ම දෙයක් අහස හා මිශු තො වත්තේ ය. එබැවිත් යම්කිසිවක් මිශු කොට ද අහස කිලිටි තො කළ හැකි ය. හැම කල්හි ම ආකාශ ධාතුව පිරිසිදුව පවත්තේ ය. එමෙත් ම නිච්චණ ධාතුවත් අත් කිසි තාම ධර්මයක් සමග හෝ රූප ධර්මයක් සමග මිශුවීමක් තැතිව ගෑවීමක් තැතිව ලෝකයෙන් සර්වපුකාරයෙන් වෙත්ව ලෝකෝත්තර ධර්මයක් වශයෙන් පවතී. එබැවිත් එය සැමකල්හි ම ශුද්ධය. දීප්තියක් ඇත්තේ බැබලීමක් ඇත්තේ ශුද්ධ වස්තුවල ය. චත්දු සුයාීාදීන් ගේ මෙත් දීප්තිමක් භාවයක් නිවතෙහි තැත ද එය පරිශුද්ධ ධර්මයක් බැවිත් දීප්තිමත් ධර්මයක් ලෙස බුද්ධාදීහු වර්ණතා කෙරෙති.

"සබබතෝ පහං" යනුවෙත් දැක්වෙත තවත් අර්ථයක් තම තිවත සැමතැත ම ඇතියක් ය යනු යි. "සබබතෝ වා පහ තමේවා කත්ථවි ත තත්රීති සබබතෝ පහා" යනු අටුවා යි. නිවත සැම තැතම ඇතිය කැයි කියනුයේ කොතැතක වුව ද සිට එය පුතාක්ෂ කළ හැකි බැවිති. නිවත ලෝකයට අයත් තො වත බැවිත් ද සංස්කාරයත් හා කිසිම සම්බන්ධයක් තැනිව පවත්තා බැවිත් ද තිවත පිහිටි තැතක් තැතය යි ද කිය යුතු ය. ඇති තැතක් ද තැති, තැති තැතක් ද තැති මේ නිවත පරම සූක්ෂම ධාතුවෙකි. Non-commercial distribution තිවතෙහි කිසිවක් තැතය යි කීමට බිය වන ඇතැම්හු එහි සූක්ෂ්ම විඥනයක් ඇත ය යි ද, තවත් සමහරු එහි සූක්ෂ්ම රූපයක් ඇත ය යි ද කියති. සූක්ෂ්ම වූ හෝ ඖදරික වූ හෝ කිසිම තාම ධර්මයක් හෝ රූප ධර්මයක් හෝ තිවතෙහි තැති බව "එත්ථ තාමඤ්ච රූපඤ්ච අසේසං උපරුජ්ඣති" යන බුදු වදනිත් දැක් වේ. ඒ තිවතෙහි තාමයක් රූපයක් ඉතිරිව තැති පරිදි තිරුද්ධ වේය යනු එහි තේරුම යි. සූක්ෂ්ම විඥනයක් හෝ රූපයක් නිවතෙහි ඇතිනම් එහි ඉතිරියක් තැතිවන සැටියට තාමරූපයන් තිරුද්ධ වන බව තො වදාරත්තාහ.

# නිර්වාණ කීර්තන උදනය (1)

"අත්ථි භික්ඛවේ! තදයතතං. යත්ථ නේව පඨවි ත ආපෝ ත තේජෝ ත වායෝ ත ආකාසානකද්චායතතං ත විකද්කදාණකද්චායතතං ත ආකිකද්චකද්කදායතතං ත තේවසකද්කදානාසකද්කදායතතං නායං ලෝකෝ ත පරලෝකෝ ත උහෝ චන්දිම සූරියා. තතුපාහං භික්ඛවේ! තේව ආගතිං වදම්. ත ගතිං ත ගිතිං ත චූතිං ත උපපත්තිං අප්පතිටයං අප්පවත්තං අතාරම්මණ මේවේතං ඒසේවන්තෝ දුක්ඛස්සාති."

තේරුම :-

"මහණෙනි! ඒ (නිර්වාණ සංඛාාත) ආයතනයක් ඇත්තේ ය. එහි කර්කශ ලකුෂණ පෘථිව් ධාතුව ද නැත. අාබන්ධන ලකෂණ ආපෝධාතුව ද නැත. පරිපාචන ලකෂණ තේජෝධාතුව ද නැත. විස්තම්භන ලක්ෂණ වායෝ ධාතුව ද තැක. ආකාසාතඤ්චායතන චිත්තය ද තැත. විඤ්ඤාණඤ්චායතන චිත්තය ද නැත. ආකිඤ්චඤ්ඤායතන චිත්තය ද නැත. තේවසඤ්ඤාතාසඤ්ඤායතත චිත්තය ද තැත. ඒ නිවන මේ ලෝකය ද නොවේ. පරලොව ද නො වේ, එහි චන්දු සුයෳී දෙදෙන ද නැත, මහණෙනි! මම ඒ නිවන සත්ත්වයන් එන තැනකැයි නො කියමි. සත්ත්වයන් යන තැනකැයි ද නො කියමි. සත්ත්වයන් නැවතී ඉන්තා තැනකැයි ද නො කියම්. සත්ත්වයන් මැරෙන තැනකැයි ද තො කියමි. උපදින තැනකැයි ද තො කියමි. එය සංස්කාරයන් ගේ නැවත නැවත ඉපදීම් වශයෙන් Non-commercial distribution

## පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

පැඩැත්මක් නැති ස්වභාවයක් ම ය. නාම ධර්මයක් වුව ද චිත්තචෛතසිකයත් සේ රූපාදි අරමුණු ගැනීමක් තො කරන ධම්යක් ම ය. දුක්ඛයා ගේ අන්තය ඒ නිර්වාණ ධර්මය ය."

මේ සූතුයෙන් පඨවි ආපෝ තේජෝ වායෝ යන මහා හුතධාතු සතර නිවනෙහි නැති බව පුකාශ කිරීමෙන් දක්වන්නේ එහි කාම රූප හව දෙකට අයත් කිසි සංස්කාරයක් නැති බව ය. කාමාවචර රූපාවචර සත්ත්වයන් ගේ පුතිෂ්ඨාව මහාහුත සතර ය. මාහාහුත ධාතූන් නැති කල්හි ඒවායේ පිහිටා ඇතිවන චක්ෂුරාදි ඉන්දිය රූපයෝ ද ඇති නො වෙති. හෘදය රූපය ද ඇති නො වේ. ඉන්දිය රූප හා හෘදය රූපය නැති කල්හි චක්ෂුර්විඥනාදි විඥන සය ද ඇති නො වේ. මහාහුත සතර නැති බව දැක් වූ කල්හි කාම රූප හව දෙකට අයත් කිසිම සංස්කාරයක් නැති බව දැක්වූයේ වේ.

අාකාසානඤ්චායතතාදි ධාාන සතර නිවනෙහි නැති බව පැවසීමෙත් එහි අරූප හවයට අයත් කිසිම සංස්කාරයක් නැති බව දැක් වේ. අරූපාවචර සත්ත්වයන් ගේ පුකිෂ්ඨාව අරූපධාාන සතරය. ඒවා නැති කල්හි අරූප හවයට අයත් අත්කිසි අරූප ධර්මයක් ද ඇති තො වේ. එබැවිත් අරූපධාාන නැති බව දැක්වීමෙන් අරූප හවයට අයත් සියලු ම ධර්මයන් ගේ නැති බව දැක්වීම සිද්ධය. මේ සූතුයෙහි මෙලොවය යනුවෙත් අදහස් කරන්නේ වර්තමාන හවය ය, පරලොවය යනුවෙත් අදහස් කරන්නේ අනාගත හව පරම්පරාවය. නිවන මෙලොවත් තො වේ ය, පරලොවත් තො වේ ය යි පැවසීමෙන් දැක්වෙත්තේත්, කාම රූප අරූප සංඛාාත හවනුයට අයත් කිසිම සංස්කාරයක් එහි නැති බවම ය.

තිවන කිසි රූපධර්මයක් නැති තැනකැ යි කී කල්හි අසන්නවුන්ට සමහර විට එය මහ අදුරක්ය කියා හෝ අදුරු තැනක්ය කියා හෝ සිතෙන්නට පිළිවන. මේ සූතුයෙහි නිවනෙහි ඉරසඳ නැතිබව වදරා තිබෙන්නේ එහි අදුරක් නැති බැවින් පිටතින් ආලෝකයක් එයට වුවමනා නැති බව දැක්වීමට ය.

Non-commercial distribution

## නිවන හා සත්ත්වයා

සත්ත්වයාය - පුද්ගලයාය - මමය - අනිකාය -මිනිසාය -දෙවියාය - තිරිසනාය කියා වාාවහාර කරන්නේ නාම රූපයන්ට ය. නිවත ය යි කියනුයේ නාම රූප නිරෝධයට ය. නාමරූප ඇතිතාක් එතැන නිරෝධය නැත. නිරෝධය ඇතිනම් එතැන නාමරූප නැත. නිවන සක්ත්වයන් යන එන සිටින තැනක් නොවන බව මේ සූනුයෙහි දක්වන්නේ සත්ත්ව වශයෙන් සලකන නාම රූපයන් එහි ඇති නො වන නිසා ය. නැති බැව්හි ඇති බව නො පැවතිය හැකි ය.

### තිවතේ පුයෝජනය

"තිවන සක්ත්වයන් යන එන සිටින කැනක් නො වේ නම්, එබදු තිවනකින් ඇති පුයෝජනය කවරේද?" යන පුශ්නය මෙහිදී ඇති වේ. තිවතින් ලබන්තට ඇත්තා වූ පුයෝජනය නම් දුක්ගිනි තිවා ගැනීම ය. සක්ත්වයන් ගේ දුක් ගිනි තිවෙත්නේ ද තිවනට පැමිණ වාසය කිරීමෙන් නොව තිවන් දැකීමෙනි. අන් කවර ධර්මයකට වත් නැති දක්නවුන් ගේ දුක්ගිනි තිවාලන පුදුම ආනුහාවයක් තිවනට ඇත්තේ ය. හරියට ම තිවන දැකීමට සමත් වන ලෝකෝත්තර ඥන චක්ෂුසින් තිවන දෙස බැලුව හොත් එයින් ඒ කැනැත්තා ගේ දුක්ගිනි මතු කවර කලෙකවත් නුපදනා පරිදි තිවී යන්නේය. නිවන දුටු ඒ පින්වතා ඒ නිවීම් සුවයට හිමියෙක් වන්නේ ය.

තිවත ඇත්තේ පැමිණ වාසය කිරීමට නොව දැකීමට ය. තිවත් දකිතවාය, තිවත් දුටුවාය යත වචත බෞද්ධයත් අතර වාාවහාරයට පැමිණ තිබෙත්තේ එහෙයිති. තිවතට පිවිසියේ ය, තිවත් ගියේ ය, තිවතට පැමිණියේ ය යත වාාවහාර ඇතත් ඒවා පයාාීය කථාය. නිවත් කථාවේදී වාාවහාරයට ඉතා හොඳ වචත තිවත් දකිතවාය, තිවත් දුටුවා ය යන වචනයෝ ය.

කළ යුතු වැඩවලින් ඉතාම අමාරු දෙය නිවන් දැකීමය, එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් :–

## ''දුද්දසං අනතං නාම නාහි සච්චං සුදස්සනං පටිවිද්ධා තණ්හා ජානතෝ පස්සතෝ නත්ථි කිඤ්චනං''

යනු වදරන ලදී. එහි තේරුම :- ''නිවන දැකීමට දුෂ්කර ය. නිවත පහසුවෙන් දැකිය හැකි නොවේ ය. නිරෝධ සකාය පුතාකෂ වශයෙන් දන්නා වූ - දක්නා වූ තැනැත්තා විසින් පුහාණය කිරීම් වශයෙන් තෘෂ්ණාව දක්නා ලද්දේ ය. ඉන් පසු ඔහුට කිසි පළිබෝධයක් නැත්තේ ය" යනුයි. මේ ගාථාවෙහි ''**අනතං සව්වං**" යන වචන දෙකෙන්ම කියැවෙන්නේ නිවන ය.

# නිර්වාණ කිර්තත උදනය (2)

''අත්ථි භික්ඛවේ: අජාතං අගුතං අකතං අසංඛතං, නො වේතං භික්ඛවෙ! අභවිස්ස අජාතං අගුතං අකතං අසංඛතං න යිධ ජාතස්ස භූතස්ස කතස්ස සංඛතස්ස නිස්සරණං පඤ්ඤායේථ, යස්මා ව බෝ භික්ඛවෙ! අත්ථී අජාතං අගුතං අකතං අසංඛතං තස්මා ජාතස්ස භූතස්ස කතස්ස සංඛතස්ස නිස්සරණං පඤ්ඤායතීති."

තේරුම:-

"මහණෙනි! වේදනාදිය මෙත් හේතුත් නිසා නූපත්තා වූ අහේතුකව හෝ පහළ නො වූ, යම්කිසි හේතුවකිත් ඇති නො කළා වූ බොහෝ හේතු පුතායත් එකතුව හෝ ඇති නො කළා වූ නිර්වාණ ධාතුව පරමාර්ථ වශයෙන් ඇත්තේ ය. මහණෙනි! ඉදින් ඒ තූපත්තා වූ, නො පහළ වූ, හේතුවකිත් ඇති නො කළා වූ, බොහෝ හේතූත් හෝ එක්වී ඇති නො කළා වූ නිර්ඩාණ ධාතුව තැත්තේ නම්: හේතූත් නිසා උපදනා ස්වභාවය ඇත්තා වූ පහළ වන ස්වභාවය ඇත්තා වූ, හේතුවකිත් ඇති කරන ස්වභාවය ඇත්තා වූ, බොහෝ හේතූත් එක්වී ඇතිකරන ස්වභාවය ඇත්තා වූ, පඤ්චස්කන්ධ සංඛාත දුක්බස්කන්ධයා ගේ නිවීමෙක් නො වන්නේ ය. මහණෙනි: යම්හෙයකිත් තූපත් තො හටගත් පුතායෙන් ඇති තො කළ, බොහෝ හේතූත් එක්ව හෝ ඇති නො කළ, නිර්වාණ ධාතුව පරමාර්ථ වශයෙන් ඇත්තේ ද, ඒ නිසා පුතායන් නිසා උපදනා ස්වභාවය ඇති, පහළ වන ස්වභාවය ඇති, පුතායන් ඇති කරන ස්වභාවය ඇති, බොහෝ පුතායන්

Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

එක්ව ඇති කරන ස්වභාවය ඇති පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාන දුඃඛයා ගේ නිවීමක් ඇත්තේ ය."

එක් කලෙක තථාගතයත් වහන්සේ නොයෙක් අයුරින් සංසාරයේ ආදීනවයත් නිවතත් දක්වමින් දහම් දෙසූ සේක. දහම් ඇසූ ඇතැම් භිකුෂුන්ට "බුදුන් වහන්සේ විසින් අවිදාහදි හේතූන් ගේ වශයෙන් සංසාරය සහේතුක කොට වදරන ලද්දේ ය. සංසාර දුෘඛය සන්සිදුවන නිර්වාණය පිළිබඳව කිසි හේතුවක් පුතායක් නො වදරන ලද්දේ ය. නිර්වාණය පිළිබඳ කිසි හේතු පුතායක් නො වදරන්නේ එය අහේතුක නිසා විය හැකි ය. අහේතුක වූ නිර්වාණය පරමාර්ථ වශයෙන් ඇති විය හැක්කේ කෙසේ ද? යන කල්පනාවක් ඇති විය.

බුදුන් වහන්සේට ඒ භිඤූන්ට ඇති වූ කල්පනාව පෙනී තිවන එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයක් වශයෙන් ඇතියක් බව දැක්වීම පිණිස "අත්ටී භික්බවෙ! අජාතං අගුතං" යනාදි උදන පාඨය වදළ සේක. මේ සූතුයෙන් දක්වන කෙටි අදහස නම්, නිවන හටගැනීමක් ඇති වීමක් නැතිව ම පරමාර්ථ වශයෙන් ඇති ධර්මයක් බව ය.

නිර්වාණ ධාතුව හට ගැනීමක් නැතිව ඇතය යන මෙය ගැඹුරු කරුණෙකි. තිර්වාණය හරියට තේරුම් ගැනීමට අපහසු වීමට ඇති කරුණුවලින් මේ හටගැනීමක් නැතිව ඇති බවත් එක් කරුණෙකි. යමක් ඇති තම් එහි හට ගැනීමකුත් තිබිය යුතුයකි. නො හට ගත් දෙයක් සතා වශයෙන් තො තිබිය හැකිය යනු ද එක්තරා නීතියකි. ලොව ඇති බොහෝ දේවල්වලට ඒ නීතිය සාධාරණ වුවද එය සර්ව සාධාරණ නීතියක් නො වේ. හටගැනීමකුත් නැතුව ඇති ධර්ම ද ඇත්තේ ය. පරමාර්ථ ධර්ම අනුව කථා කරත හොත් පුඥප්තීන් නැති දේවල් සැටියට කිය යුතු ඒවා ය. එහෙත් පුඥප්ති ද සර්වපුකාරයෙන් නැති ඒවා නොව පුඥප්ති හාවයෙන් ඇති ඒවා ය.

මේසය එක්තරා පුඥප්තියකි. එය ද හටගැනීමක් නැතිව ඇතියකි. එයත් ගැඹුරු කරුණෙකි. මේසය කලිත් තො තිබී වඩුවකු ගේ වාහයාමයෙත් ඇති වූවක් ය යනු බොහෝ Non-commercial distribution

146

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

දෙනා ගේ පිළිගැනීම ය. එහෙත් එය එසේ නො වේ. මේසය කලිත් තො තිබී පසුව ඇති වූවක් ලෙස පිළිගත්තේ මේසය හරියට තො හඳුතන නිසා ය. මේසය හැදීමක් හට ගැනීමක් නැතිව ඇති දෙයක් බව තේරුම් ගත හැකි වන්නේ මේසය කුමක් ද කියා හරියට තේරුම් ගත හොත් ය. මේසයේ හටගැනීමක් නැතිව ඇති බව තේරුම් ගැනීම නිවනෙහි හට ගැනීමක් නැතිව ඇති බව තේරුම් ගැනීමට උපකාර වන්නේ ය.

පා සතරකුත් ඒවා එකිතෙකට සම්බන්ධ කරන ලැලි කැබලිසතරකුත් ඒවාට උඩිත් ලැලි තට්ටුවකුත් සාමානායෙන් මේසයකට ඇත්තේ ය. මේසය ය යි කියනුයේ ඒ දුවා සමූහයට තො වේ. ඒ දුවා සමූහය ම මේසය ය කියනහොත් ඒ ලී කැබලි ටික එක මිටියකට බැඳ තැබුවාමත්, ඒ ලී මිටිය මේසය විය යුතුය. මේසයකට වුවමතා පරිදි ලී කොටය කැබලි කරන්නට කලිත් ඒ ලී කොටයෙහි මේසයට ගත් ලී සියල්ලම ඇති නිසා ඒ තො ඉරු ලී කොටයමත් මේසය විය යුතු ය. මේසයට ගත් ලී සියල්ල ගසේ තිබුණු බැවින් ගසක් මේසය විය යුතු ය. මේසයට ගත්තා ලී සියල්ල ඇති ගසත්, කොටයත්, එයින් මේසය සඳහා ඉරාගත් ලී කැබලි ටිකත්, ඒ සියල්ලම ඇති ලී මිටියක් මෙසය තො වීමෙත් සාද නිමකර ඇති මේසයේ ලී කැබෙලි ටිකත් මේසය තො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය.

සැබෑ මේසය නම් පා සතරත් ඒවා එකිනෙකට සම්බන්ධ කරන ලෑලි සතරත් ඒවා මත පිහිටුවන ලෑලි තට්ටුවත් එක්තරා ආකාරයකට සම්බන්ධ කළ කල්හි ඒ ලී කැබලි ටිකේ පිහිටීම අනුව සිතට පමණක් දැනෙන හසුවන එක්තරා සූක්ෂ්ම ස්වභාවයකි. ඒ සූක්ෂ්ම ස්වභාවය වූ මේසය ඇසට පෙනෙන්නක් නො වේ. අතට හසුවන්නක් ද නො වේ. ඇසට පෙනෙන්නේත් අතට හසුවන්නේත් අර ලී කැබෙලි ටික ය. පරමාර්ථ සතාය අනුව කථා කරත හොත් කියයුත්තේ ලී කැබෙලි ටික හැර මේසය කියා දෙයක් නැති බවය. එහෙත් ඒ ආකාරයෙන් පිහිටුවන ලද ලී කැබෙලිවල අනුසාරයෙන් සිතට ඇති සැටියට දැනෙන මේසය සම්පූර්ණයෙන් නැතියක් ම නො වේ. මේසයය කියා දෙයක් සිතට හසුවන්නේ - සිතට දැනෙන්නේ එබළු දෙයකුත් එක්තරා *Non-commercial distribution*  ආකාරයකින් ඇති තිසා ය. පරමාර්ථ වශයෙන් නො ලැබෙන සිතට පමණක් අසුවන එබදු දේවලට පුඥප්තිය යි කියනු ලැබේ.

මේසය වශයෙන් සලකන දරුමය දුවාය ගෙන ගිනි මැලයකට දැමුවහොත් දැවී හලු වී යන්නේ මේසය නොව ලී කැබලි ටික ය. ඇසට හෝ අතට හසු නො වන පුඥප්තියක් වූ මේසය ගින්නට හසුවන්නේ නො වේ. එබැවින් ගින්නෙහි ලැමෙන් ලී කැබලි ටික මිස මේසය විනාශ නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය. අන් කුමයකින් වුවද ලී කැබෙලි ටික ම මිස මේසය විනාශ නො කළ හැකිය. මේසය කිසි කලෙක කවර හේතුවකින් වත් විනාශ වන්තක් නො වේ. උපකුමයෙන් විනාශ කළ නො හෙන්නා වූ ද, ඉබේ වුවද විනාශ වීමක් සිදු නො වන්නා වූ ද, මේසය , කිසිවකුට ඇති කළ හැක්කේ ද නො වේ. වඩුවා කරන්නේ ඔහු ගේ සිතට දැනෙන මේස සටහන පුකට වන පරිදි ලී කැබෙලි පිහිටු වීම ය. මේසයක් ඔහුට ඇති නො කළ හැකි ය.

වඩුවා පිළියෙල කළ කැබලි සංයෝගය දක්තවුන් ගේ සිතට ද එය අනුව මේස සටහන දැනෙත්තේ ය. මේ සටහන මේස පුඥප්තිය වඩුවා ගේ වාායාමය නිසා ඇති වූවක් නොව කලිත් ම තුබූ දෙයකි. එය අසවල් කාලයේ ඇති වූවක් ය, ඉත් පෙර තුබුණේ තැත ය කියා දැක්වීමට කාලයක් තැත. එබැවිත් මේසය තමැති පුඥප්තිය පළමුවෙත් ඇතිවීමක් හෙවත් පටත් ගැනීමක් තැතුව ඇතියක් බව දත යුතු ය. පටත් ගැනීමක් තැතිව ඇත්තා වූ එබළ දේවල විනාශයක් තැති බව ද තේරුම් ගත යුතු ය.

(පුඥප්තිය හා පරමාර්ථය විස්තර කරන ඇතැම් අභිධර්ම පොත්වල පුඥප්තියේ වෙනස් වීමක් විනාශයක් ඇති බව පවසා මහ අවුලක් කර තිබේ. එය ඒ ගත් කරුවන්ට වැරදීමකි.)

මේසය පිළිබඳව කියන ලද කරුණත් ගැඹුරු කරුණෙකි. කියවන්තාට එය හොදින් තේරුණා නම් ඇතිවීමක් නැතුව නිර්වාණ ධාතුවත් කිබිය හැකි බව තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත.

මුලින් ඇතිවීමක් නැතුව ඇත්තා වූ මේසය දුවායක් තො වන නිසා එයට තිබෙන්නට තැනක් ද වුවමනා නැත. එබැවින් මේස

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

තැමති පුඥප්තිය ඇති තැනක් ද තැති බව කිය යුතු ය. සැම තැනකදී ම එය සිතට හසුවන බැවින් එය සැමතැන ම ඇති දෙයකැ යි ද කිය යුතු ය. එමෙන් ම නිර්වාණ ධාතුවටත් පිහිටීමට තැනක් නුවුවමතා බැවිත් එය ඇති තැනකුත් තැත ය යි ද, කොතැනකදී වුවත් ලැබිය හැකි බැවින් සැම තැන ම ඇතය යි ද කිය හැකි ය.

ආකාශය ද පටත් ගැනීමක් තැතුව ඇති එක් දෙයකි. ආකාශය කාහටත් පුතාක්ෂ දෙයකි. ආකාශයක් ඇති බව කවුරුත් පිළිගතිති. මේ ආකාශය අසවල් කාලයෙත් ඔබ තිබුණේ තැත. ආකාශය ඇත්තේ අසවල් කාලයේ පටත් යයි කිය හැකි කාලයක් තැත. එය මුලු අතීත කාලයේ ම පැවැත්තේ ය. මෙය නුවණිත් කල්පතා කරත කාහට වුවත් පිළිගත හැකි කරුණෙකි. පළමුවෙත් ඇතිවීමක් තැතුව ආකාශය සැම කල්හි ම පවත්තාක් මෙත් තිවතත් ඇති වීමක් තැතුව සැමකල්හි පවත්තක් බව තේරුම් ගත යුතු ය.

යම්කිසි හේතුවකින් හෝ ඉබේ ම හෝ හටගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ **නිවන ආකාශය සේ සිස් බවක් නො වේ. මේසය බදු පුඥප්තියක් ද නො වේ**. එය එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයකි. ඒ බව දත යුත්තේ එහි ඇති ආනුහාවයෙනි. සිස් බවෙහි කිසි ආනුභාවයක් නැත. සියලු කෙලෙස් නැති කිරීමේ, සියලු දුක් නැති කිරීමේ මහානුභාවයක් නිවනෙහි ඇත. නිවත් පසක් කිරීමෙන් හෙවත් නුවණැසින් නිවන දැකීමෙන් දුටු තැනැත්තා ගේ කෙලෙස් මතු නුපදනා පරිදි නැති වී යන්නේක් දුක් නැති වී යන්නේක් නිවතේ ආනුභාවයෙනි. එබළු ආනුභාවයක් සිස්බවෙහි නැති බැවින් නිර්වාණධාතුව අනුභාවසම්පන්න එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයකැ යි පිළිගත යුතු ය.

# අභිධර්ම පිටකයේ විභඩගපුකරණයෙහි

## නිර්වාණය විස්තර කර ඇති ආකාරය

''තත්ථ කතමා අසංඛතා ධාතු? රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝ, අයං වූච්චනි අසංඛතා ධාතු''

තේරුම:-

"එහි අසංඛත ධාතුව කවරේද? රාගයා ගේ ක්ෂයය, ද්වේෂයා ගේ ක්ෂය ය, මෝහයා ගේ ක්ෂය ය යන මෙය අසංඛත ධාතුව" ය යි කියනු ලැබේ.

නිවනට බොහෝ නම් ඇත්තේ ය. මේ විහංග පාඨයෙහි දැක්වෙත්තේ බොහෝ නිර්වාණ නාමයත් අතුරෙත් අසංඛත ධාතු යන නාමය ය. **ධාතු යන වචනයේ තේරුම සත්ත්ව නොවන පුද්ගල නො වන දෙය යනු** යි. නිවනෙහි ද සත්ත්ව පුද්ගල ස්වභාවයක් නැති බැව්ත් එයට ද ධාතු යන නාමය යෙදේ. නිර්වාණ ධාතුවෙත් අනා වූ සකල ධාතුහු ම පුතායන් නිසා හට ගන්නාහු ය. එබැව්ත් ඒ ධාතූන්ට සංඛත ධාතු යන නම කියනු ලැබේ. නිර්වාණය නැමැති මේ එකම ධාතුව පමණක් පුතායෙන් හටගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ ධාතුව ය. එබැව්ත් එයට අසංඛත ධාතුව ය යි කියනු ලැබේ.

කියන ලද විහංග පාඨයේ අර්ථය ගැඹුරීන් නො බලා මතුපිටින් පමණක් බැලුවහොත් රාග ද්වේෂ මෝහයන් ගේ අභාවය වූ සිස් බවම නිවනය කියා වැරදි හැහීමක් ඇති විය හැකි ය. එසේ වරදවා අර්ථය නො ගනු පිණිස,

"අසංබනධාතුනි: අසංබනසභාවං නිබ්බානං, යස්මා පනේතං ආගම්ම රාගාදයෝ බියන්ති තස්මා රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝති වුන්තං" යි අර්ථකථාවෙහි කීහ.

"අසංඛත ධාතු යනු අසංස්කෘත ස්වභාවය ඇති නිර්වාණය ය. යම් හෙයකින් ඒ නිවන නිසා රාගාදීහු ක්ෂය වෙත් ද එබැවින් එයට අසංඛත ධාතුවය" යි කියනු ලැබේය යනු අටුවා පාඨයේ තේරුම ය.

Non-commercial distribution

විභංග පාඨයෙහි රාගක්ඛය- දෝසක්ඛය - මෝහක්ඛය යන වචත තුතෙත් දක්වත්තේ රාගාදීත් ගේ අභාවය වූ සිස් බව තොව මෙහි ඉහත විස්තර කරන ලද දුඃඛස්කත්ධයා ගේ අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාාත ශාත්ත සුඛස්වභාවය ය. ඉහත කී පාඨයේ අර්ථය වරදවා තේරුම් ගෙන රාගාදීත් ගේ අභාවය වූ සිස් බව ම නිවතය යි ගත්තෝ පෙර ද වූහ. එබැවිත් ඒ කාරණය පිළිබඳ සංවාදයක් විභංග අටුවාවේ දක්වා තිබේ. එද නිවත් තතු සොයන්නවුන්ට බොහෝ පුයෝජන බැවිත් මේ ගතට ද ඇතුළත් කරනු ලැබේ.

# අටුවාවේ දැක්වෙන නිර්වාණ වාදය

''අසංඛත ධාතුති අසංකත සභාවං නිබ්බානං. යස්මා පනේතං ආගම්ම රාගාදයෝ බියන්ති. තස්මා රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝති වූත්තං. අයමෙත්ථ ආචරියානං සමානත්ථකථා"

විතණ්ඩවාදි පනාහ. ''පාටියෙක්කං තිබ්බානං නාම නත්රී කිලේසක්ඛයෝ ච නිබ්බාන''න්ති.

සුත්තං අාහරාති ච වුත්තේ ''නිබ්බානං තිබ්බානත්ති ආවුසෝ සාරිපුත්ත වුච්චති. කතමං තු බෝ සාරිපුත්ත නිබ්බානත්ති? යෝ බෝ ආවුසෝ රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝ ඉදං වුච්චති තිබ්බානත්ති" එතං ජම්බුඛාදක සුත්තං ආහරිත්වා ඉම්තා සුත්තේත වේදිතබ්බං පාටියෙක්කං තිබ්බානං තාම නත්ථි කිලේසක්ඛයෝ ව නිබ්බානත්ති" ආහ.

සෝ වත්තබ්බෝ කිම්පත යථා වේ තං සුත්තං තථා අත්ථෝති? අද්ධා වක්ඛති, ආම, තත්ථි සුත්තතෝ මුඤ්චිත්වා අත්ථොති.

තතෝ වත්තබ්බෝ, ඉදං තාව තේ සුත්තං ආහතං අනත්තර සුත්තං ආහරාති. අනත්තර සුත්තං නාම අරහත්තං අරහත්තන්ති ආවුසෝ සාරිසුන්ත වුච්චති, කතමං නු බෝ ආවුසෝ අරහත්තන්ති? යෝ බෝ ආවුසෝ රාගක්බුයෝ, අදුරුසුක්බුයොදා මෝහක්ඛයෝ

### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

ඉද॰ වුච්චති අරහත්තන්ති. ඉද॰ තස්සේවානන්තරං ආහතසුත්තං.

ඉමස්මිං පත සුත්තේ ආහතේ ආහංසු තිබ්බානං තාම ධම්මායතන පරියාපන්නෝ ධම්මෝ, අරහත්තං චත්තාරෝ බන්ධා, තිබ්බානං සච්ජිකත්වා විහරන්තෝ ධම්මසේතාපති තිබ්බාතං පුච්ජිතෝපි අරහත්තං පුච්ජිතෝපි කිලේසක්ඛයමෙව ආහ. කිං පත තිබ්බානඤ්ච අරහත්තඤ්ච ඒකං, උදහු තානත්ති.

ඒකං වා හෝතු තාතං වා. කෝ එත්ථ තයා අතිබහුං චුණ්ණිකරණං කරොන්තේත අත්ථො.

තතවං ඒකං තාතං ජාතාසීති තතු ඤතේ සාධු හෝතීති. ඒවං පුතප්පුතං පුච්ඡිතෝ වඤ්වේතුං අසක්කොත්තෝ ආහ. රාගාදීතං බීතත්තේ ජාතත්තා අරහත්තං රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මොහක්ඛ-යෝති වුච්චතීති.

තතෝ තං ආහංසු, මහාකම්මං තේ කතං. ලඤ්ඡං දතවාපි තං වදපෙත්තෝ ඒතදේව වදපෙයාා. යථෙව තේ ඒතං විහජිතවා කථිතං ඒවං ඉදම්පි සල්ලක්බෙහි, නිබ්බාතං ආගම්ම රාගාදයෝ බීණාති. නිබ්බාතං රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මොහක්ඛයෝති වුත්තං. තීතිපි වේතානි නිබ්බාතස්සේව වේවචතාතීති. සවේ ඒවං වුත්තේ සඤ්ඤත්තිං ගව්ඡති ඉව්වේතං කුසලං. නෝ වේ බහුනිබ්බානතාය කාරෙතබ්බෝ. කථං? ඒවං තාව පුච්ඡිතබ්බෝ. රාගක්ඛයෝ නාම රංගස්සේවක්ඛයෝ උදහු දෝස මෝහාතම්පි? දෝසක්ඛයෝ තාම දෝසස්සෙව ඛයෝ උදහු රාගමෝහාතම්පි? මෝහක්ඛයෝ තාම මෝහස්සේව ඛයෝ උදහු රාගදෝසාතම්පීති?

අද්ධා වක්ඛති. රාගක්ඛයෝ නාම රාගස්සෙව ඛයෝ. දෝසක්ඛයෝ නාම දෝසස්සේව ඛයෝ. මෝහක්ඛයෝ නාම මොහස්සේව ඛයෝති. Non-commercial distribution

තතෝ වත්තබ්බෝ, තව වාදේ රාගක්ඛයෝ ඒකං නිබ්බානං හෝති, දෝසක්ඛයෝ ඒකං, මෝහක්ඛයෝ ඒකං. තිණ්ණං අකුසල මූලාතං ඛයේ තීණි තිබ්බාතාති හොන්ති, චතුන්තං උපාදුතාතං බයේ චත්තාරි, පඤ්චත්තං තීවරණාතං ඛයේ පඤ්ච, ඡත්තං තණ්හාකායාතං බයේ ඡ, සත්තන්තං අනුසයානං බයේ සත්ත. අට්ඨන්නං මිච්ඡත්තානං බයේ අට්ඨ, නවත්තං තණ්හා මූලික ධම්මානං බයේ නව, දසන්නං සංයෝජනානං ඛයේ දස, දියඩ්ඪකිලේස සහස්සස්ස බයේ පාටියෙක්කං තිබ්බාතත්ති බහුති තිබ්බාතාති හොත්ති. තත්ථි තේ තිබ්බාතාතං පමාණත්ති. ඒවං පත අග්ගහෙතවා නිබ්බානං ආගම්ම රාගාදයෝ බීණාති. ඒකමේව නිබ්බානං රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝති වූච්චති. තීණිපි වේතානි නිබ්බානස්සේව වේවවතාතිතී ගණ්හ."

ධර්මය හරියට තේරුම් නොගෙන නොයෙක් මිථාාමත ඇති කරගෙන ධර්මවාදීන් හා වාදයට එන පුද්ගලයන්ට අටුවාවල වාාවාහර කර තිබෙන නාමය **විතණ්ඩවාදී** යනුයි. ත්වත පිළිබඳව ද විතණ්ඩවාදයක් ඇත්තේ ය. නිර්වාණය කියා අමුතු පරමාර්ථ ධර්මයක් ඇත්තේ නැත. ක්ලේශක්ෂයම නිර්වාණයය යනු විතණ්ඩවාදයි. ඉහත කී අටුවා පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ විතණ්ඩවාදියාගෙන් පුශ්න අසා ඒ වාදය බිඳ දැමිය යුතු ආකාරය ය. විතණ්ඩවාදය බිඳ දැමීම සඳහා අටුවාවෙහි දක්වා ඇති කරුණු වරදවා තේරුම් ගෙන ඇතමෙක් නිවනය කියා සුක්ම රූපයක් හෝ විඤ්ඤාණයක් ඇතය යි ගතිති. එද වැරදි හැභීමකි. තිවත රූපයක් හෝ විඤ්ඤණයක් හෝ තො වන බව ඉහත පැහැදිලි කර ඇත්තේ ය.

## ආයා්සතා දේශනයේ නිවන

"ඉදං බෝ පන භික්ඛවෙ! දුක්ඛනිරෝධං අරිය සච්චං. යෝ තස්සායේව තණ්හාය අසේසව්රාග නිරෝධෝ වාගෝ පටිනිස්සග්ගෝ මූත්ති අතාලයෝ." Non-commercial distribution

තේරුම:-

"මහණෙනි! නැවත ඉපදීම ඇති කරන්නා වූ ඒ තෘෂ්ණාවගේ ලෝකෝත්තර මාර්ගය කරණකොට වන යම් නිරවශේෂ නිරෝධයක් වේ ද, ඒ තෘෂ්ණාව අත හැරීමක් වේ ද ඉවතලීමක් වේ ද, තෘෂ්ණාවෙන් මිදීමක් වේ ද, රූපාදියෙහි නො ඇල්මක් වේ ද, මෙය දුෘඛ නිරෝධායාී සතාය නම් වන්නේ ය."

ආයා සී සතා දේශනාවෙහි දුඃඛ නිරෝධායා සී සතා නාමයෙන් දැක්වෙන්නේ ද අසංස්කෘතධාත සංඛාාත ලෝකෝත්තර නිර්වාණය ය. දේශනා ඥනයෙහි පාරපුාප්ත වූ තථාගතයන් වහන්සේ එකම කරුණ නානා කුමවලින් ද, නානා වචනවලින් ද දේශනය කිරීමට සමත්වන සේක. එබැවින් එකම නිර්වාණ ධාතුව පුතීකා සමුත්පාද දේශනයේදී අවිදාහදි ද්වාදශාංගයන්ගේ නිරෝධය වශයෙන් වදළ සේක. ආයතන විහංගයේදී හා අසංඛත සංයුක්තයේ සූතු බොහෝ ගණනකදී ද, රාග ද්වේෂ මෝහයන්ගේ ක්ෂයය නිර්වාණය වශයෙන් වදළ සේක. ආයාෂ්සතා දේශනයේ දී තෘෂ්ණා නිරෝධයාගේ වශයෙන් වදළ සේක. තවත් සූතුවලදී ද නොයෙක් ආකාරයෙන් නිර්වාණය දක්වා ඇත්තේ ය.

සසර සැරිසරන සත්ත්වයා කොතෙක් වර මළත් තෘෂ්ණාව ඇතිතාක් තැවත නැවතත් උපදනේ ය. ඉපදීම වෙතොත් ජාති ජරා මරණාදි දුඃඛස්කන්ධය ද නැවත නැවත ඇතිවන්නේ ම ය. තෘෂ්ණාව තිරවශේෂයෙන් නිරුද්ධ වුවහොත් නැවත ඉපදීම් වශයෙන් ජාතාාදි දුඃඛස්කන්ධය ඇති නොවේ.

එබැවිත් තෘෂ්ණා නිරෝධයට සකල දුඃඛයන්ගේ ම නිරෝධය ඇතුළු වන බව දතයුතු ය. දුඃඛනිරෝධායෳී සතෳ දේශනයෙහි එත **අයේසව්රාග නිරෝධෝ. චාගෝ. පටිනිස්සග්ගෝ. මූත්ති අනාලයෝ** යන මේ වචනවලින් එක එකකට ම තෘෂ්ණාව සහිත සකල දුඃඛයන්ගේ ම නිරෝධය ඇතුළත් ය. ඒ සෑම වචනයක් ම තෘෂ්ණා නිරෝධයාගේ වශයෙත් නිර්වාණ ධාතුව දක්වත වචනයෝ ම තෘෂ්ණා නිරෝධයාගේ වශයෙත් නිර්වාණ ධාතුව දක්වත වචනයෝ ය. ඒ සෑම වචනයක් ම නිර්වාණ තාමයෝ ය. එබැවිත් "අසේස විරාග නිරෝධෝ" යනාදි වචනවල අර්ථය තෘෂ්ණාවගේ අහාවය වූ සිස් බව ය යි නොගෙන මතු කිසි කලෙක තෘෂ්ණාව සහිත සකල දුඃඛස්කන්ධයාගේ ම අනුත්පත්තියට හේතුවන ''අසංඛත ධාතුවය'' යි ගත යුතුයි.

### නිවන පිහිටි තැන

නිවන පිහිටි තැන පිළිබඳ පුශ්නෝත්තර කථාවක් මිළිත්දපුශ්නයෙහි එත්තේ ය. ඒ මෙසේය ፡- ස්වාමීනි, නාගසේනයත් වහත්ස, නැගෙනහිර දිග හෝ දකුණු දිග හෝ බස්නාහිර දිග හෝ උතුරු දිග හෝ උඩ හෝ යට හෝ සරස හෝ නිර්වාණය පිහිටි පුදේශයක් ඇත්තේදැයි මිලිඳු රජතුමා නාගසේන මහරහතත් වහත්සේගෙත් විචාළේ ය.

එකල්හි තාගසේත තෙරුත් වහන්සේ: මහරජ! නැගෙනහිරදිග හෝ දකුණුදිග හෝ බස්තාහිරදිග හෝ උතුරුදිග හෝ උඩ යට හෝ සරස හෝ නිවන පිහිටා ඇති පෙදෙසක් තැත ය යි වදළ සේක.

එකල්හි මිලිඳුරජ කියනුයේ, ස්වාමීනි, නාගසේනයන් වහන්ස! නිවන පිහිටි තැනක් නැතිනම් - නිවනකුත් නැත. යමකු විසින් තිවන සාක්ෂාත් කරන ලද නම් ඔවුන් ගේ ඒ සාක්ෂාත් කරණයද මිථාා වෙක: වැරදීමෙක. එහි කාරණය කියන්නෙමි. ස්වාමීනි: නාගසේනයන් වහන්ස! යම් සේ පොළොවෙහි ධානා උපදනා කෙත් ඇත්තේ ද, සුවද ඇතිවන මල් ඇත්තේද, මල් හටගන්නා ගස් ඇත්තේ ද, ගෙඩි හටගන්නා ගස් ඇත්තේද, රත්න හට ගන්නා අාකර ඇත්තේද, ගෙඩි හටගන්නා ගස් ඇත්තේද, රත්න හට ගන්නා ආකර ඇත්තේද, එමෙන්ම නිර්වාණය පිහිටි තැනක්ද කිබිය යුතු ය. ස්වාමීනි: නාගසේනයන් වහන්ස! යම් හෙයකින් නිවන ඇතිවන තැනක් නැත්තේ ද එබැවින් නිවනකුත් නැත ය යි කියමි. යමකු විසින් නිවන සාක්ෂාත් කරන ලද නම් එයත් වැරදීමකැයි කියමියි කීය.

එකල්හි නාගසේන තෙරුන් වහන්සේ - "මහරජ! නිවන පිහිටි තැනක් නම් නැත. එහෙත් නිවන නම් ඇතමය. මනාකොට පිළිපන් තැනැත්තා යෝනිසෝමනස්කාරයෙන් නිර්වාණය සාක්ෂාන් කර ගන්නේ ය. මහරජ! ගින්න නම් ඇත්තේ ය. එහෙත් එය පිහිටි තැනක් නැත්තේ ය. ලී දෙකක් ඇතිල්ලීමෙන් එය ලැබෙන්නේ ය. මහරජ! එපරිද්දෙන් ම නිවන ඇත්තේ ය. එය පිහිටි තැනක් නැත්තේ ය. මනාකොට පිළිපදින්ත<u>ා, වූකැනැත්තේ ය</u>ුන්නිසෝමනස්කාරයෙන් නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය, මහරජ! චකුරත්නය - හස්තිරත්නය - අශ්වරත්නය - මාණිකාංරත්නය - ස්තීරත්නය - ගෘහපතිරත්නය - පරිනායක රත්නය යන සප්තරත්නයෝ ඇත්තාහ. එහෙත් ඒවා පිහිටා ඇති තැනක් නැත. මනාකොට පිළිපන්නා වූ ක්ෂනියයාහට පුතිපත්ති බලයෙන් ඒ රත්නයෝ පහළ වන්නාහ. මහරජ! එපරිද්දෙන් නිර්වාණයක් ඇත්තේ ය. එය පිහිටි තැනක් නැත්තේ ය. මනාකොට පිළිපදිනා තැනැත්තේ යෝනිසෝමනස්කාරයෙන් නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය"යි වදුළ සේක.

''ස්වාමීනි: නාගසේනයන් වහන්ස! නිවන පිහිටි තැනක් නැති නම් එසේ වේවා! මනා කොට පිළිපදින්නා වූ යෝගාවචරයා නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන තැනක් හෝ ඇත්තේ ද?

මහරජ! එසේ ය. මනාකොට පිළිපදින යෝගාවචරයා නිවන සාක්ෂාත් කරන තැනක් නම් ඇත්තේ ය.

''ස්වාමීතිඃ නාගසේනයන් වහන්ස! ඒ කොතැනද?

මහරජ! ඒ තැත තම් ශීලය යි. මහරජ! ශීලයෙහි පිහිටා යෝතිසෝමතස්කාරයෙත් යුක්තවත තැතැත්තේ ස්වකීය යවත දේශයෙහි වුව ද, චීනවිලාත දේශයෙහි වුව ද, අලසත්ද දේශයෙහි වුව ද, තිකුම්බ දේශයෙහි වුව ද, කාශි කෝශල දේශයත්හි වුව ද, කාශ්මීර දේශයෙහි වුව ද, ගත්ධාර දේශයෙහි වුව ද, මහමෙර මුදුනෙහි වුව ද, බුහ්මලෝකයෙහි වුව ද කොතැතක වුව ද තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය.

මහරජ! යම්කිසි ඇස් ඇති පුරුෂයෙක් ස්වකීය යවත දේශයෙහි වුව ද, චීනවිලාත දේශයෙහි වුව ද, අලසන්ද දේශයෙහි වුව ද, තිකුම්බ දේශයෙහි වුව ද , කාශිකෝශල දේශයන්හි වුව ද, කාශ්මීර ගන්ධාර දේශයන්හි වුව ද ,මහමෙර මුදුනෙහි වුව ද ,බහ්ම ලෝකයෙහි වුව ද ,කොතැනකදී වුව ද ,අහස දක්නේ ද ,මහරජ! එපරිද්දෙන් ශීලයෙහි සිට යෝනිසෝමනස්කාරය පවත්වන තැනැත්තේ ස්වකීය යවන දේශයෙහි වුව ද ,චීනවිලාත දේශයෙහි වුව ද ,අලසන්ද දේශයෙහි වුව ද ,නිකුම්බ දේශයෙහි වුව ද ,කාශි කෝශල දේශයන්හි වුව ද ,කාශ්මීර ගන්ධාර දේශයන්හි වුව ද ,මහමෙර මුදුනෙහි වුව ද, බුහ්ම ලෝකයෙහි වුව ද, කොතැතක වුව ද, නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය.

ආයුෂ්මත් නාගසේන ස්ථවිරයන් වහන්සේ ගේ පිළිතුර මිළිදු මහරජතුමා ස්තුනි පූර්වකව ගෞරවයෙන් පිළිගත්තේ ය.

# තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන පුශ්නය

ස්වාමීති, තාගසේතයත් වහත්ස! සමාාක් පුතිපත්තියෙත් තිවත් පසක් කරන තැතැත්තේ ඉපද ඇති නිර්වාණය ම සාක්ෂාත් කරත්තේ ද? තැතහොත් අමුතුවෙත් නිවත උපදවාගෙන සාක්ෂාත් කරන්තේ දැ යි මිලිඳු රජතුමා ඇසීය.

මහරජ! සමාාක් පුතිපත්තියෙන් නිවන් පසක් කරන තැනැත්තේ ඉපද ඇති නිවනක් පසක් කරන්නේ ද නො වේ. නිවනක් උපදවා ගෙන පසක් කරන්නේ ද නො වේ. මහරජ! එහෙත් සමාක් පුතිපත්තියෙන් සාක්ෂාත් කරන නිවන නම් ඇත්තේම ය යි නාගසේන ස්ථවිරයන් වහන්සේ වදළ සේක.

ස්වාමීනි, නාගසේනයත් වහන්ස! මේ පුශ්නය වැසුණක් කොට තො දක්වනු මැතවි. විවෘත කොට පුකට කොට දක්වන සේක්වා! නුඹ වහත්සේ උගෙන ඇති යමක් වේනම් ඕනෑකමිත් උත්සාහයෙන් ඒ සියල්ල මෙහි ම වගුරවනු මැනවි. මේ කාරණයෙහි ජනයෝ මුළා ව ඉත්තාහ. විමති ඇතිව ඉත්තාහ. සැක ඇතිව ඉත්තාහ. මහජනයා ගේ ඒ සැකය නැමති හුල බිඳලුව මැනව.

මහරජ! ශාන්ත වූ සැප වූ පුණිත වූ ඒ නිර්වාණ ධාතුව ඇත්තේ ම ය. එය මනා කොට පිළිපන් තැනැත්තේ සර්වඥයන් වහන්සේ ගේ අනුශාසනය පරිදි සංස්කාරයන් සම්මශීනය කිරීමෙන් සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! යම් සේ අතවැසියා ආචායාීවරයා ගේ අනුශාසනයෙන් විදාහව පුඥාවෙන් සාක්ෂාත් කෙරේ ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම මනාකොට පිළිපදින තැනැත්තේ සර්වඥනුශාසනය පරිදි සංස්කාරයන් සම්මශීනය කිරීමෙන් නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය.

Non-commercial distribution

### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

මහරජ! නිවන කෙසේ දතයුතු ද? එය වාසනයන් නැතියක් සැටියට ද, උපදුව නැතියක් සැටියට ද, බියක් නැති තැනක් සැටියට ද, උවදුරු නො එන තැනක් සැටියට ද, ශාන්ත ස්වභාවයක් සැටියට ද, සුබ ස්වභාවයක් සැටියට ද, ආශ්වාදයක් මිහිරි දෙයක් සැටියට ද, පුණිත දෙයක් සැටියට ද, පිරිසිදු දෙයක් සැටියට ද, ශීතල ස්වභාවයක් සැටියට ද දත යුතු ය.

මහරජ! මහ ගින්නකට හසු වී දැවෙමින් සිටියෙක් මහත් වූ උත්සාහයෙන් එයින් මිදී ගිනි නැති තැනකට වැද එහි දී යම් සේ මහත් සුවයක් ලබා ද, එපරිද්දෙන් ම යමෙක් මනාකොට පිළිපත්තේ වේ තම් හෙතෙමේ සමාාක් මතස්කාරයෙන් නිුවිධාග්නි සන්තාපයෙන් මිදීමෙන් පරම සුඛය වූ නිර්වාණය සාක්ෂාක් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි මහා ගිනි ගොඩ මෙන් තිුවිධාග්තිය දත යුතුය. ගිත්තට හසුව උත් තැතැත්තා මෙත් සමාක් පුතිපත්තියෙහි පිහිටි කැනැත්තා දත යුතු ය. ගින්න නැති කැන මෙන් තිවත දත යුතු ය. මහරජ! යම්සේ මිතී කුණු - බලු කුණු - මල මූතු රාශියකට හසු වූ පූරුෂයෙක් මහත් වූ උත්සාහයෙන් එයින් මිදී කුණප විරහිත තැනකට පැමිණ එහි පරම සුඛයක් ලබා ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම මනා කොට පිළිපදිනා තැනැත්තේ යෝනිසෝමනස්කාරයෙන් ක්ලේශ කුණපයන් නැත්තා වූ පරම සුඛය වූ නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි කුණප රාශිය මෙත් පඤ්චකාමය දත යුතු ය. කුණප ගොඩට හසුව උත් පූරුෂයා මෙත් මතා කොට පිළිපත් පුද්ගලයා දත යුතු ය. කුණපයන් නැති කැන මෙන් නිර්වාණය දක යුතු ය.

මහරජ! යම් සේ බියපත් වූ තැති ගත්තා වූ වෙවුලත්තා වූ අවුල් වූ සිත් ඇත්තා වූ පුරුෂයෙක් උත්සාහයෙත් එයින් මිදී ශක්තිමත් වූ ස්ථිර වූ ආරක්ෂා ස්ථානයකට පිවිස පරම සුඛයක් ලබා ද: එපරිද්දෙන් මනාකොට පිළිපදිනා තැනැත්තේ යෝතිසෝමනස්කාරයෙන් හය සත්තුාස විරහිත පරම සුඛය වූ තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි හය මෙත් ජාති ජරා වාහාධි මරණයන් නිසා වරින් වර වන හය දක යුතු ය. බියපත් පුරුෂයා මෙන් මතා කොට පිළිපත් තැනැත්තා දත යුතු ය. අහය ස්ථානය මෙන් නිවන දක යුතු ය.

158

මහරජ! කුණු මඩගොහොරුවකට වැටී ඉන්නා පුරුෂයෙක් මහත් වූ උත්සාහයෙන් එයින් බැහැර ව පිරිසිදු පෙදෙසකට පැමිණ එහි පරිම සුඛයක් යම් සේ ලබා ද, මහරජ! එපරිද්දෙත් ම මතා කොට පිළිපත් තැතැත්තේ යෝතිසෝමතස්කාරයෙන් කෙලෙස් මඩින් තොර වූ පරම සුඛය වූ නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි මඩගොහොරුව මෙන් ලාහ සත්කාර කීර්තීන් දත යුතු ය. මඩෙහි එරුණු පුරුෂයා මෙන් මනාකොට පිළිපත් කැතැක්තා දක යුතු ය. පිරිසිදු පෙදෙස මෙත් නිර්වාණය දත යුතු ය. ඒ නිවන මනා කොට පිළිපන් තැනැත්තේ කුමකැයි කියා සාක්ෂාත් කෙරේ ද යත්? ඒ යෝගාවචරයා සංස්කාරයත් ගේ පැවැත්ම සම්මර්ශනය කරයි. පැවැත්ම සිහි කරන්නා වූ ඔහු එහි ජාතිය දකී. ජරාව දකී. වාාාධිය දකී. මරණය දකී. එහි කිසි සැපයක් තො දකී. මුල මැද අග යන තුනෙහි ම එහි කිසි ගතයුත්තක් තො දකී. මහරජ! දවස මුඑල්ලෙහි ම ගින්නෙන් කැවුණු ගිනියම් වූ ලොහොගුලියෙහි මුල මැද අග යන තුන් කැනෙහි ම ඇල්ලිය හැකි තැතක් තො දකී ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම සංස්කාරයන් ගේ පැවැත්ම සම්මර්ශනය කරන තැනැත්තේ එහි ජාතිය දකී. ජරාව දකී. වාාාධිය දකී, මරණය දකී. එහි කිසි සුවයක් හොඳක් තො දකී. මුල මැද අග යන තුනෙහි කිසි ගත යුත්තක් නො දකී. ගත යුත්තක් තො දක්තා වූ ඔහු ගේ සිත්හි තො සතුටක් ඇති වේ. ශරීරයෙහි දහයක් ඇති වේ. කිසි පිහිටක් තො දක්තා වූ ඔහු භවය ගැන කල කිරේයි.

මහරජ! යම් සේ මහ ගිනි ගොඩකට පිවිසි තැනැත්තා එහි අසරණ වූයේ ගින්න ගැන කලකිරේ ද, එපරිද්දෙන් සංස්කාරයන්හි ගතයුත්තක් නො දක්නා වූ ඔහුගේ සිත්හි නො සතුටක් පහළ වේ. කයෙහි දහයක් ඇති වේ. කිසි පිහිටක් නො දක්නා වූ ඔහු හවයෙහි කලකිරෙයි. පැවැත්මෙහි හය දක්නා වූ ඔහුට මේ විදාාමාන වූ සංසාර පුවෘත්තිය ගිනිගෙන ඇතියක. බොහෝ දුක් ඇතියක. බොහෝ සිත්තැවූල් ඇතියක. ඉදින් යම්කිසිවෙක් සංස්කාරයන් ගේ නො පැවැත්මක් ලබානම් ඒ සර්වාසංස්කාරයන් ගේ සන්සිදීම වූ සකලෝපධීන්ගෙන් මිදීම වූ තෘෂ්ණාක්ෂයය වූ විරාගය වූ නිරෝධය වූ නිර්වාණය ශාන්තය පුණිතය යන අදහස ඇති වන්නේය. ඔහු ගේ සිත සංස්කාරයන් නො පැවැත්ම වූ නිවනට පැන වදින්නේ ය. *Non-commercial distribution*  මාහට පිහිටක් ලැබුණේය යි ඔහු ගේ සිත සතුටු වන්නේ ය. ඔහු ගේ සිත පැහැදෙන්නේ ය.

මහරජ! යම්සේ විදේශයකට පැමිණ, යාමට මගක් තැතිව දුකට පත්ව ඉත්තා තැතැත්තෙක් එයිත් මිදී යාමේ මගක් දැක ඒ මගට බසී ද, මෙය මිදීමේ මග ය යි ඔහු ගේ සිත සතුටු වේ ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම සංසාර පුවෘත්තියෙහි හය දක්තා වූ තැතැත්තා ගේ සිත සංස්කාරයන් ගේ අපුවෘත්තියට පැන වදින්නේ ය. පිහිටක් ලැබුණේය යි ඔහුගේ සිත සතුටු වන්නේ ය. පහදින්නේ ය. ඔහු නිර්වාණ මාර්ගය සොයයි. නිවත් ලබනු පිණිස සිහියෙන් යුක්ත වෙයි. ව්යා්යෙන් යුක්ත වෙයි. නිර්වාණය මෙනෙහි කරන්තා වූ ඔහු ගේ සිත සංස්කාර පුවෘත්තිය ඉක්මවා අපුවෘත්තිය වූ නිවතට බැසගනී. මහරජ! සංස්කාරයන් ගේ අපුවෘත්තිය වූ නිවතට සිතිත් පැමිණෙන මනාකොට පිළිපත් තැතැත්තා නිර්වාණය සාක්ෂාත් කෙරේ යයි කියනු ලැබේ.

මිලිදුරජ තෙමේ සාධුකාරදීමෙන් ආයුෂ්මත් නාගසේන ස්ථවිරයන් වහන්සේ ගේ දේශනය පිළි ගත්තේ ය.

# නිවන් දක්නා පුද්ගලයා

නිවන් පසක් කොට සිට පිරිනිවන් පානා පුද්ගලයා පිරිනිවීමෙන් පසු නැවත චුයුතවීමක් නැතිව නිවනෙහි ම වෙසෙන්නේ ද? පිරිනිවීමෙත් පසු පුද්ගලයා නැත්තට ම නැති වන්නේ ද? යන මේ පුශ්තය ගැන බුද්ධ කාලයේ දී ම බොහෝ දෙනා කල්පනා කළහ. සාකච්ඡා කළහ. ඇතැම්හු ඒ ගැන බුදුන් වහන්සේ සමග ද සාකච්ඡා කළහ. මෙකල ද ඒ ගැන කල්පනා කරන්නෝ ඇතහ. කථා කරන්නෝ ඇතහ.

පුද්ගල වාාවහාරය කරත්තේ රූප - වේදනා - සඤ්ඤා -සංඛාර - විඤ්ඤාණ යන මේවාට ය. රූපාදිය හැර පුද්ගලයෙක් පිරිනිවන් පෑමෙන් පෙරත් සතා වශයෙන් නැත්තේ ය. නැත්තා වූ පුද්ගලයා පිරිනිවීමෙන් පසු කොහි ගියේ දැ යි සොයන්නට යාම නිෂ්ඵල කුියාවෙකි. නිවන පිළිබද කථාවට නැත්තා වූ පුද්ගලයකු ඇද දමා ගෙන, සිතීමෙන් - කථා කිරීමෙන් වන්නේ කාරණය අවුල් Non-commercial distribution

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

වීම පමණෙකි. එහෙත් ඒ ගැන සොයන්තවුන් ගේ පුයෝජනය පිණිස අග්ගිවච්ඡගොත්ත පිරිවැජියාත් බුදුන් වහන්සේත් අතර ඇති වූ සාකච්ඡාවක් මෙහි දක්වනු ලැබේ. ඒ සාකච්ඡාව අග්ගිච**ට්ජගොත්ත සූත්ත** යන නාමයෙන් මජ්කධිම නිකායේ මජ්කධිම පණ්ණාසකයේ දක්නා ලැබේ.

තථාගතයන් වහන්සේ සැවැත් නුවර ජේතවනාරාමයෙහි වැඩවෙසෙන අවස්ථාවක අග්ගිවච්ඡගොත්ත පරිවුාජකයා බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹ පිළිසඳර කථා කොට එකත්පසෙක හිඳ, පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ වහන්සේ "ආත්මය ශාශ්වතය - සැබෑව මෙයමය, අනාාදෘෂ්ටි බොරුය" යන මේ දෘෂ්ටිය ඇත්තාහු දැයි විචාළේ ය. වච්ඡය! "මම ඒ දෘෂ්ටිය ඇත්තේ නො වෙමි යි" තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක.

ඉක්බිති වච්ඡගොත්ත පිරිවැජියා ආත්මය අශාශ්වතය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මය අන්තවත්ය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මය අනත්තවත්ය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මයත් ශරීරයත් එකය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මය අනිකෙක, ශරීරය අතිකෙක යන දෘෂ්ටිය ගැනද, මරණින් මතු ද සත්ත්වයා ඇතය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, මරණින් මතු සත්ත්වයා නැතය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, මරණින් මතු සත්ත්වයා ඇත්තේ ද වේ ය, නැත්තේ ද වේ ය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, මරණින් මතු සත්ත්වයා නැත්තේ ද නැත, ඇත්තේ ද නැත යන දෘෂ්ටිය ගැන ද පිළිවෙළින් තථාගතයන් වහන්සේගෙන් පුශ්න කෙළේය. තථාගතයන් වහන්සේ ඒ එකම දෘෂ්ටියක් වත් තමන් වහන්සේට නැති බව වදළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොත්ත ''පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ වහන්සේ කිනම් වරදක් නිසා ඒ දෘෂ්ටීන්ගෙන් එකකුත් තො ගන්නා සේක් දැ''යි ඇසී ය.

එකල්හි තථාගතයත් වහත්සේ වදරත සේක් :- වච්ඡය, "ආත්මය ශාශ්වතය යත මෙය දෘෂ්ටියෙක. දෘෂ්ටි ගහතයෙක. දෘෂ්ටි කාත්තාරයෙක. දිට්ඨී විසූකයෙක. දිට්ඨීවිප්එත්දිතයෙක. දිට්ඨී සඤ්ඤෝජනයෙක. දුක් ඇතියෙක. ජීඩා ඇතියෙක. උපායාස සහිතයෙක. දහ සහිතයෙක. සසර කලකිරීම පිණිස තො වත්තෙක. Non-commercial distribution සසරට තො ඇලීම පිණිස තො වත්තෙක. වෘත්තයාගේ තිරෝධය පිණිස තො පවත්තෙක. වෘත්තයාගේ සත්සිඳීම පිණිස තො පවත්තෙක. තිවත දැතගැනීම පිණිස තො පවත්තෙක. ක්ලේශ තිදුාවෙත් පිබිදීම පිණිස තො පවත්තෙක. නිර්වාණය පිණිස තො පවත්තෙකැ"යි වදළ සේක. ආත්මය අශාශ්වතය යතාදි දෘෂ්ටි ගැනත් එසේ ම වදළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොත්ත පිරිවැජි තෙමේ පින්වත් ගෞතමයන් වහත්සේට යම්කිසි දෘෂ්ටිගතයක් ඇත්තේ දැයි විචාළේ ය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "වච්ඡය! දෘෂ්ටිගතය යන මෙය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් බැහැර කරන ලද්දක. මේ රූපය ය, මේ රූපයා ගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ රූපයාගේ නිරෝධය ය, මේ වේදනාව ය, මේ වේදනාවගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ වේදතාවගේ නිරෝධය ය, මේ සංඥව ය, මේ සංඥවගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ සංඥවගේ නිරෝධය ය, මේවා සංස්කාරයෝ ය, මේ සංස්කාරයන්ගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ සංස්කාරයන්ගේ තිරෝධය ය, මේ විඤ්ඤාණය ය, මේ විඤ්ඤාණයාගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ විඤ්ඤාණයාගේ නිරෝධය ය යන මෙය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දක්නා ලද්දේ ය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ සකල මඤ්ඤිතයන් සකල අහංකාරමමංකාර මානානුසයන් ක්ෂය වීමෙන් නිරුද්ධ වීමෙන් අත් හැරීමෙන් ඉවත් කිරීමෙන් උපාදනයන් කරණ කොට කිසි සංස්කාරයක් නො ගෙන සියල්ලෙන් මිදුණෝය" යි වදළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොග්ත පිරිවැජි තෙමේ "පිත්වත් ගෞතමයාණෙති, එසේ සියල්ලෙත් මිදුණා වූ හික්ෂු තෙමේ මරණිත් මතු කොහි උපදීදැ" යි විචාළේ ය. එකල්හි තථාගතයත් වහන්සේ "උපදීය යත මෙය ඒ විමුක්ත හික්ෂුව සඳහා නො යෙදෙත්තේය"යි වදළ සේක. "පිත්වත් ගෞතමයාණෙති! එසේ තම් ඒ භික්ෂුව තූපදින්නේදැ"යි වච්ඡගොත්ත විචාළේ ය. "නූපදීය යන්තත් ඒ භික්ෂුව සඳහා තො යෙදෙත්තේය"යි වදළ සේක. "එසේ තම් ගෞතමයාණෙති! උපදින්තේත් තූපදින්තේත් වේ දැ"යි වච්ඡගොත්ත කීයේ ය. "ඒ භික්ෂුව සඳහා උපදින්තේත් නූපදින්තේත් වේ ය" යන කීමත් තො යෙදෙන්තේ *Non-commercial distribution*  ය" යි තථාගතයත් වහත්සේ වදුළ සේක. එසේ නම් "පිත්වක් ගෞතමයාණෙති! ඒ හික්ෂුව නූපදින්තේත් තො වේ, උපදිත්තේත් තො වේ දැ"යි විචාළේය. ඒ හික්ෂුව සඳහා "නූපදින්තේත් තො වේ ය, උපදින්නේත් තො වේ ය" යන්නත් නො යෙදෙන්නේ ය යි තථාගතයන් වහන්සේ වදුළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොත්ත පරිවුාජක කියනුයේ ''පිත්වත් ගෞතමයන් වහත්ස! පළමු කථාව ඇසීමෙත් මාහට නුඹ වහත්සේ ගැන මද පැහැදීමක් ඇති වූයේ ය. විමුක්ති පුද්ගලයා ගැන කළ මේ කථාව ඇසීමෙත් මාගේ ඒ පැහැදීමත් නැති වී ගියේ ය" යි කීයේ ය.

එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ වදරන සේක්: "වච්ඡය! මාගේ මේ ධර්මය ගැඹුරු ය, දුර්දශය, "දුරනුබෝධය, ශාන්තය, පුණිතය, අතර්කාවචරය, සූක්ෂමය, පණ්ඩිත වේදනීයය, අනාා දෘෂ්ටියක් ඇත්තා වූ අනාා ධර්මයක් පිළිගන්නා වූ, අනාා ධර්මයක් කැමති වන්නා වූ, අනාා ධර්මයක යෙදෙන්නා වූ, අනාායකු ගුරු කොට ඇත්තා වූ තට මුළාවීමට මේ ධර්මය පුමාණවත් ය" යි වදරා: "වච්ඡය, මම නුඹෙන් ම පුශ්න කරමි. නුඹට වැටහෙන සැටියට ඒවාට පිළිතුරු දෙව. "ඉදින් තාගේ ඉදිරියෙහි ගින්නක් ඇවිලේ නම්, මා ඉදිරියේ ගින්නක් ඇවිලේය' යි නුඹ දන්නෙහි දැ" යි ඇසූහ.

"පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! ඉදින් මා ඉදිරියේ ගින්නක් ඇවිලේ නම්, මා ඉදිරියේ මේ ගින්න ඇවිලේ ය යි දනිමි" යි වච්ඡගොත්ත පිරිවැජි කීය.

"වච්ඡය! තා ඉදිරියේ ඇව්ලෙන මේ ගින්න කුමක් නිසා කුමක් ඇසුරු කොට ඇව්ලේ දැ යි ඇසුව හොත් එයට නුඹ කෙසේ පිළිතුරු දෙන්නෙහිද?"

"පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ ඉදිරියේ ඇවිලෙන මේ ගින්න කුමක් නිසා කුමක් ඇසුරු කොට දැල්වේදැ යි ඇසුව හොත් 'දර නිසා දර ඇසුරු කොට මේ ගින්න ඇවිලේය'යි කියමි."

"වච්ඡය! ඉදින් තා ඉදිරියේ ඇවිලෙන ගින්න නිවී ගිය හොක් එකල්හි 'මා ඉදිරියේ ඇවිලුණු ගින්න නිවී ගියේය'යි නුඹ දන්නෙහිද?" "පිත්වක් ගෞතමයන් වහන්ස! ඉදින් මා ඉදිරියේ ඇවිලුණු ගින්න නිවී ගියේ නම් 'මා ඉදිරියේ ඇවිලුණු ගින්න නිවී ගියේය'යි මම දනිමි."

"වච්ඡය 'ඉදින් තා ඉදිරියේ ඇව්ලී නිවුණා වූ ගින්න කොහි ගියේ ද? පෙර දිගට හෝ ගියේ ද? අවර දිගට හෝ ගියේ ද? උතුරට හෝ ගියේ ද? දකුණට හෝ ගියේදැ'යි ව්චාළ හොත් එකල්හි නුඹ කෙසේ පිළිතුරු දෙන්නෙහිද?"

"හිතවත් ගෞතමයන් වහන්ස! එසේ ඇසීම නුසුදුසු ය. පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! දර නිසා ඇවිලුණු ඒ ගින්න තුබූ දර ඉවර වීමෙන් අලුත් දර නො ලැබීමෙන් ආහාරයක් නැතිව නිවුණේය' යි ම කිය යුතු වන්නේ ය."

එකල්හි තථාගතයත් වහත්සේ මෙසේ වදළ සේක:- වච්ඡය! යම් රූපයක් කරණකොට ගෙත උස් තැතැත්තාය මිටි තැතැත්තාය කුඩා තැතැත්තාය මහත් තැතැත්තාය යතාදීන් සත්ත්වයකු ගැත කථා කෙරෙත් ද ඒ රූපය තථාගතයත් වහත්සේ විසිත් පුහාණය කරන ලද්දේ ය. ඒ රූපයාගේ මුල් සිදින ලද්දේ ය. ඒ රූපය අග සුත්කළ තල්ගසක් මෙත් කරන ලද්දේ ය. නැවත ඇති නො වන්නක් කරන ලද්දේ ය. මතු නූපදනා ස්වභාවයට පමුණුවන ලද්දේ ය.

වව්ඡය! එබැවිත් තථාගත තෙමේ රූපය නිසා කරන වාවහාරයෙන් මිදුණෙක. මහා සාගරය සේ ගැමුරු වූවෙක. පුමාණ කිරීමට දුෂ්කර වූවෙක. බැස ගැනීමට දුෂ්කර වූවෙක. තථාගත තෙමේ මතු උපදී ය යි කීම ද නුසුදුසු ය. නූපදී ය යි කීම ද නුසුදුසු ය. උපදින්නේත් වේ ය, නූපදින්තේත් වේ ය යි කීමට ද නුසුදුසු ය. නූපදින්නේත් නැත, උපදින්නේත් නැත යයි කීමට ද නුසුදුසු ය.

යම් වේදනාවක් කරණ කොට ගෙන සැප විදින තැනැත්තාය දුක් විදින තැනැත්තාය කියා සත්ත්ව වාවහාරය කරනු ලැබේ ද, ඒ වේදනාව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දේ ය.

Non-commercial distribution

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

යම් සංඥවක් කරණ කොට ගෙන සිංහල දත් තැනැත්තාය, දෙමළ දත් තැනැත්තාය, වෙදකම් දත් තැනැත්තාය, නැකැත් දත් තැනැත්තාය යනාදීන් සත්ත්ව වාාවහාරය කෙරේද: ඒ සංඥව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දේ ය.

යම් සංස්කාරයක් නිසා ලෝහියාය, නපුරාය, ඊෂීහා කාරයාය, කරුණාවන්තයාය, දෙන තැනැත්තාය, මරන තැනැත්තාය යනාදීන් සත්ත්ව වාවහාරය කෙරේද: ඒ සංස්කාරයෝ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දෝ ය.

යම් විඤ්ඤාණයක් කරණ කොට ගෙන බලන තැතැත්තාය, අසන තැතැත්තාය යනාදීන් සත්ත්ව වාවහාරය කෙරේද: ඒ විඤ්ඤාණය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දේ ය. වච්ඡය! ඒ නිසා තථාගත තෙමේ වේදනාදිය නිසා කරන සත්ත්ව වාවහාරයෙන් මිදුනෙක. මහා සාගරය සේ ගැඹුරු වූවෙක. පුමාණ නො කළ හැකි වූවෙක. බැස ගැනීමට දුෂ්කර වූවෙක. එබැවින් තථාගත තෙමේ මතු උපදීය යි කීම ද නුසුදුසු ය. නුපදීය යි කීම ද නුසුදුසු ය. උපදින්නේත් නුපදින්නේත් වේය යි කීම ද නුසුදුසු ය. උපදින්නේත් නැත, නූපදින්නේත් නැතය යි කීම ද නුසුදුසු ය.

බුදුත් වහත්සේ විසින් මෙසේ වදළ කල්හි වච්ඡගොත්ත පිරිවැජි තෙමේ පැහැදී: පිත්වත් ගෞතමයත් වහත්ස! නුඹ වහත්සේ ගේ ධර්මය අතුපතර තැති ව, පොතු තැති ව, එලය තැති ව, ශුද්ධ සාරයෙහි ම පිහිටියක. පිත්වත් ගෞතමයන් වහත්ස! නුඹ වහත්සේ ගේ ධර්මය ඉතා හොඳ ය. ඉතා හොඳ ය. "අද පටන් මා නුඹ වහත්සේ සරණගිය උපාසකයෙකැ යි දැන ගනු මැතැව" යි සැල කෙළේ ය.

# දුඃඛස්කන්ධයෙන් මිදිමේ පුතිපත්ති කුමය

"අව්ප්රායත්වේව අසේසව්රාගත්රෝධා සංඛාර ත්රොධෝ" යතාදි පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාද දේශතාවෙහි දැක්වෙත තිරෝධයන් අතුරෙත් අවිදාා තිරෝධය ම පුධාන බව, සංස්කාර විඥාතාදි අතා පුතීතාසමුක්පාදංශයන්ගේ තිරෝධය අවිදාා නිරෝධය අනුව සිදුවන බව ඉහත දක්වා ඇත. අවිදාා තිරෝධයෙන් ම සංස්කාරාදීන්ගේ නිරෝධය සිද්ධවන බැවින් ඒවායේ නිරෝධය සඳහා අමුතුවෙන් කළ යුත්තක් නැත. දුඃබස්කන්ධයෙන් මිදෙනු කැමැතියකු විසින් ඒ සඳහා කළ යුතු එකම දෙය අවිදාාව නැතිකර ගැනීමම ය. අවිදාාව නැති කිරීම සඳහා කළයුතු යමක් වේ නම් ඒ දෙය කිරීම ය.

යම් කිසිවක් නැති කළ හැක්කේ ඒ දෙය නසන ඒ දෙයට විරුද්ධ දෙය ඇති කිරීමෙනි. අදුරට විරුද්ධ අදුර තැති කරත එකම දෙය ආලෝකය ය. ආලෝකය ඇති කිරීමෙත් මිස අත් කිසිම කුමයකිත් අදුර තැති කළ නො හැකි ය. එමෙත් අවිදාාවට විරුද්ධ අවිදාාව නැති කරන එකම දෙය විදාාව ය. විදාාව තමාගේ සන්තානයෙහි ඇති කිරීමෙත් මිස අත් කිසිම කුමයකින් අවිදාාව තැති නො කළහැකි ය. දත් දීමෙත් හෝ සිල් රැකීමෙත් හෝ විදාාව උපදවන භාවතා හැර, අනික් භාවනාවලින් හෝ අවිදාාව නැති කළ නො හැකි ය.

විදහාව යනු ඥනය ය. දුෘඛ සතා පුතිව්ඡාදක අවිදාාවය, සමුදය සතා පුතිව්ඡාදක අවිදාාවය, තිරෝධ සතා පුතිව්ඡාදක අවිදාාවය, මාර්ග සතා පුතිව්ඡාදක අවිදාාවය කියා අවිදාා සතරක් ඇති බව ඉහත අනුලෝම පුතීතාසමුත්පාද ව්ස්තරයේ දක්වා ඇත. "දුක්ඛෙ කදාණං. දුක්ඛ සමුදයෙ කදාණං. දුක්ඛ නිරෝධෙ කැණං. දුක්ඛ නිරෝධගාමිනියා පටිපදය කැණං. අයං වුච්චති භික්ඛවේ! විප්ජා" යන දේශනාවෙත් දැක්වෙත පරිදි දුෘඛ සතාය දක්තා විදාාවය, සමුදය සතාය දක්තා විදාාවය, නිරෝධ සතාය දක්තා විදාාවය, මාර්ග සතාය දක්තා විදාාවය යි විදාා සතරක් ද ඇත්තේ ය.

දුෑබ සතා පුතිව්ඡාදක අව්දාාව නසන එකම දෙය දුෑබ සතාය දක්තා විදාාවම ය. සමුදය සතා පුතිව්ඡාදක අව්දාාව නසන එකම දෙය සමුදය සතාය දක්තා විදාාව ය, නිරෝධ සතා පුතිව්ඡාදක අව්දාාව නසන එකම දෙය නිරෝධ සතාය දක්තා විදාාව ය. මාර්ග සතා පුතිව්ඡාදක අවිදාාව නසන එකම දෙය මාර්ග සතාය දක්තා විදාාව ය. Non-commercial distribution

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

සංසාර දුඃඛය නිවාගනු කැමකි සංසාර දුඃඛයෙන් එතරවනු කැමකි තැනැත්තා විසින් ඒ සඳහා කළයුතු දෙය නම් සතර වැදෑරුම් වූ විදාාාව සම්පාදනය කිරීම ය. විදාාා සතරෙන් ද පුධාන, දුඃඛ සතාය දක්තා විදාාාව ය. එය සම්පාදනය කර ගත හොත් ඉතිරි ආයා්සතා තුන පිළිබඳ විදාාා තුන ඉබේම වාගේ ලෙහෙසියෙන් ම ඇති වන්නේ ය.

ආයා‍යිසකාඥත සංඛානක ආයා‍යි විදාහව ඇති කර ගත හැක්කේ දහම ඇසීමෙත් හා දහම් පොත් කියැවීමෙත් ද ගුරුත් වෙතිත් බුදුදහම උගෙනීමෙත් ද ආයාුී සතායන් පිළිබඳ සාමානා ඥතය ඇති කර ගෙන පසුව විදර්ශතා භාවතාවෙහි යෙදීම් වශයෙන් ඒ ඥතය දියුණු කිරීමෙනි. ආයාුී විදාහව පිළිබඳ අවබෝධයක් ඇති කර ගනු කැමතියන් ගේ පුයෝජනය පිණිස මෙහි චතුරායාූී සතාය විස්තර කළ යුතු ය. එහෙත් ඒ ආයාූී සතා විස්තරය අප විසින් කලින් සම්පාදනය කර ඇති "**චතුරායාූී** සතාය" නමැති පොතෙහි ඇති බැවින් මෙහිදී ආයාූී සතායන් පිළිබඳ කෙටි හැදින්වීමක් පමණක් කරනු ලැබේ.

## සැබෑ දූකය. දූක් ඇතිවීමේ සැබෑ හේතුව ය. සැබෑ සැපය ය. සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය ය යන මේ කරුණු සතර බුදු සමයේ උගන්වන චතුරායෑ සතෳය ය.

වතුරාය්‍රී සතාය ගැන සොයන තැතැත්තකු විසින් පළමු කොට සැපදුක් දෙක ගැන කල්පතා කළ යුතු ය. එය සතා සතර පහසුවෙන් කොටින් තේරුම් ගැනීමේ කුම ය. සැප වශයෙන් සලකන යමක් කිසි කලෙක වෙනසකට නො පැමිණ, සෑම කල්හි ම සැපයක් වශයෙන් ම පවතී නම්, සැබෑ සැපය සැටියට සැලකිය යුත්තේ ඒ සැපය ය. යම් කිසිවක් මද කලක් පැවතී නැවතී යේ නම් එය සැපවත් වුවත් සැබෑ සැපයක් සැටියට නො සැලකිය හැකිය. එබළ සැප අනුන්ගෙන් තාවකාලික වශයෙන් ගත් දෙයක් වැනි ය. මායාවක් බළ ය.

තාවකාලික වශයෙන් අනුන්ගෙන් ගත් දෙයින් කෙනෙක් ධනවතකු සැටියට නො කියනු ලැබේ. මක්නිසා ද? අනුන්ගෙන් ගත් දෙය අයිනිකරුට ආපසු දෙන්නට සිදු වී, නැවත නිර්ධනයකු

### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

වන බැවිනි. එමෙත් මද කලක් පවත්තා සැපයක් ලැබීමෙත් කෙනෙක් සැපවතෙක් තො වේ. මක්තිසා ද? එය මද කලකිත් ඔහුට අහිමි වන බැවිනි. එබැවිත් මද කලක් පැවතී තැති වත, පුද්ගලයා සැබෑ සැපවතකු තො කරත, පුද්ගලයා සැපවතෙක් වී යයි කීමට තරම් තො වන සැප එකක්වත්, සැබෑ සැප තො වන බව දත යුතු ය.

කවර සැපයක් වුවත් තැති වේ තම් සැපයේ ඒ තැතිවීම දුකෙකි. සැපයම දුකට පෙරළීමකි. තාවකාලික වූ සෑම සැපයක් ම තැතිවීම් වශයෙත් දුකට පෙරළෙන බැවිත් ඒ තාවකාලික සැප එකකුදු සැබෑ සැප නො වේ. සැප ය යි සලකන දෙයක මුල මැද අග යත තුතෙත් කොතැතකට වුව ද දුක මිශු වී ඇති තම් ඒ දෙය ද සැබෑ සැපයක් තො වේ. මුල මැද අග යත තුත් තැන ම දුක මිශු වී ඇති සැපය ගැත කියනුම කිම?

මේ මිනිස් ලොව මිනිසකු වී ජීවත්වීම සැපයක් වශයෙන් සලකන දෙයකි. සිටුවරයකුව - රජකුව ජීවත් වීම මහ සැපයක් හැටියට සලකනු ලැබේ. මහ සැපයක් කොට සලකන සිටු සැපත - රජ සැපත සැබෑ සැපයක් දැ යි සිතා බලන්න. එය සැබෑ සැපයක් වන්නට නම්, සැම කල්හි ම එසේ ම තිබිය යුතු ය. එය සැම කල්හි ම පවත්නක් නො වේ. මද කලකින් මරණයට පැමිණීමෙන් සිටු කමත් රජ කමත් කෙළවර වන්නේ ය. මරණින් පසු සිටුකමත් රජකමත් ඔහුට නැත. එසේ නැනිවන්නා වූ සැපය සිහිනයක් බදුය. අනුන්ගෙන් මද වේලාවකට ඉල්ලා ගත් දෙයක් බදුය. ණයට ගත් දෙයක් බදුය. එබැවිත් සිටුකම හෝ රජකම සැබෑ සැපයක් නො වේ.

මිනිස් සැපයට වඩා උසස් කොට සලකන දෙව් සැපයක් ඒ දෙකට ම වඩා උසස් කොට සලකන බඹ සැපයක් කියන ලද සිටු සැපය රජ සැපය සේ ම මරණින් කෙළවර වෙන ඒවා ය. එබැවින් දෙව් සැපයක් සැබෑ සැපයක් නොවේ. බඹ සැපයක් සැබෑ සැපයක් නො වේ. සිටුවරයාක් රජුක් දෙව්යාක් බුහ්මයාක් ඒ කක්ක්ව වලින් පහවීමෙන් පසු, බලු පැටවකුදු විය

168

හැකි ය. බළල් පැටවකුදු විය හැකි ය. වසු පැටවකුදු විය හැකි ය. ඌරු පැටවකුදු විය හැකි ය. කුකුළු පැටවකුදු විය හැකි ය. මැඩි පැටවකුදු විය හැකි ය. මහා පේතයකුදු විය හැකි ය. මහා තරකයක නිරීසතකුදු විය හැකි ය. සිටුවරයාත් රජුත් දෙවියාත් බුහ්මයාත් බලු පැටවකු වූකල්හි අනික් බලු පැටවුත් සේ ම එකෙකි. සිටුකමවත් රජකමවත් ඒ බලුපැටවාට ගෑවිලාවත් තැත. සිටුකම හෝ රජකම සත්ත්වයා සැබෑවට ම සැපවත් කරන්නක් නම් එය සෑම කල්හිම තිබිය යුතු ය. සෑම කල්හි සත්ත්වයා සැපවත් කරන්නක් නො වන බැවින් ඒ සිටුකමත් රජකමත් සැබෑ සැප නො වේ.

මේ මිනිස් ලොව මිනිසකු උපදින්නේ දුකිනි. උපත්ද පටන් මේ මිනිස් කය නිතරම මැරෙත්න හදන එකකි. මැරෙත්න යන එකකි. නොමැරී පැවැත්වීමට නම් ආහාර පාන වස්තුාදි පුතායෙන් එය නිතර ම ආරක්ෂා කළ යුතු ය. ආරක්ෂා නො කළ හැකි වූ දිනයේ දී එය මැරෙන්නේ ය. නිරන්තරයෙන් ආහාර පානාදි පුතාය සපයමින් ආරක්ෂා කරන්නට වීමත් මහ දුකෙකි. ආරක්ෂා කරන්නට බැරිවී මරණයට පත්වීමත් දුකෙකි. එසේ බලන කල්හි මේ පඤ්චස්කන්ධය මුල මැද අග යන සැම තැනම දුකින් මිශු දෙයකි. එබැවින් සැබෑ සැපයක් නො වේ.මනුෂා දේව බුහ්ම යන කාහටත් අයත් වූ මේ පඤ්චස්කන්ධය රාග ද්වේෂ මෝහ සංඛාාත කෙළෙස් ගිනිවලින් ද ජාති - ජරා - මරණ - ශෝක - පරිදේව - දුෘඛ - දේමනසා - උපායාස සංඛාාත දුක් ගිනිවලින් ද දැවෙමින් ඇතියකි. ගිනි මැද ගිනිවලින් වෙළී පවත්නා බැවින් මේ පඤ්චස්කන්ධය සැබෑ ම දුකෙකි. සැබෑ දුක පඤ්චස්කන්ධය ම ය.

අවිදාහා සංස්කාරාදි දුෘඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වූ ශාන්ත ස්වභාවය කොතැනකවත් දුක් මිශු වී නැති බැවිනුත් කවර කලෙකවත් නැති නො වන බැවිනුත් එය පසක් කර ගත් තැනැත්තා නැවත කිසි කලෙක දුෘඛිතයකු නො වන බැවිනුත් සැබෑ සැපය ය.

දුක් ඇතිවීමේ සැබෑ හේතුව තණ්හාව ය. තණ්හාවය කියනුයේ ඕනෑ කමු<sub>von</sub> commercial distribution පඤ්චස්කන්ධය පවත්වා ගැනීමේ මහත් වූ ඕනෑ කමක් ඇත්තේ ය. ජීවත්වීමේ අාශාවය යි කියනුයේ ද ඒ ඕනෑ කමට හෙවත් තණ්හාවටම ය. සත්ත්වයනට ඇත්තා වූ තණ්හාවලින් සියල්ලට ම පුධාන වූ ද, සියල්ලට ම බලවත් වූ ද, කවදවත් නො පිරෙන්නා වූ ද තණ්හාව එය ය. පඤ්චස්කන්ධය නැතිවන්නට යනවා නම් හෙවත් මැරෙන්නට යනවා නම් සත්ත්වයනට මහා හයක් ඇති වන්නේ ඒ තණ්හාව නිසා ය. මැරෙන්න යනවාය කියා හෝ මරණවාය කියා හෝ කියනවා නම් එයින් ඇතිවන්නා වූ හය තරම් මහත් හයක් අත් කුමකින් වත් සත්ත්වයනට ඇති නො වේ. එය ඉතාම මහත් වන්නේ ජීවත්වීම පිළිබද වූ තණ්හාව ඉතා බලවත් නිසා ය.

සත්ත්වයා උපත්ද පටන් ම මැරෙත්ත යන්නේ ය. එය පඤ්චස්කත්ධයේ ස්වභාවය ය. ජීවත්වීමේ ආශාව වූ මහා තණ්හාවත් ඒ පඤ්චස්කත්ධයට ම අයත් ව පඤ්චස්කත්ධයේ ම එක් කොටසක් ව පඤ්චස්කත්ධයට ම අයත් ව පඤ්චස්කත්ධයේ ම එක් කොටසක් ව පඤ්චස්කත්ධයට මැරෙත්තට තො දෙයි. ආහාර මැරෙත්ත යන පඤ්චස්කත්ධයට මැරෙත්තට තො දෙයි. ආහාර පාතාදි පුකායන් ළහා කර දෙමිත් පඤ්චස්කත්ධයට තැකිවත්තට මැරෙත්තට තො දී පඤ්චස්කත්ධය පවත්වයි. ජීවත්වීමට නිතරම උත්සාහ කරයි. එයින් අලුත් අලුත් වෙමිත් පඤ්චස්කත්ධය නො සිදී පවතී. මැරෙත්තේ ද ජීවත් වීමේ ඕනෑකම ජීවත් වීමේ උත්සාහය තිබියදී ය. එබැවින් සත්ත්වයා මළත් ඉවරයක් වන සැටියට තො මැරෙයි. මැරෙනු සමගම අලුත් පඤ්චස්කත්ධයක් ඇති වෙයි. අලුත් පඤ්චස්කන්ධයක් ඇතිවීමය කියන්නේ නැවත ඉපදීම ය.

කොතෙක් කල් ජීවත් වුවත් ජීවත්වීම ඇති වී ඒ තණ්හාව පිරෙත්තේ තො වේ. අද එක් එක් සත්ත්වයකුට ඒ ජීවත්වීමේ ආශාව යම් පමණකට ඇත්තේ ද කල්ප ලකෂයක් ඉදිරියට ගිය තැනදීත් ඔහුට ඒ ආශාව අද මෙන් ම ඇත්තේ ය. කල්ප කෝටියක් ගතවූ පසුත් අද මෙත් ම වෙතසක් නැතුව ඒ තණ්හාව ඇත්තේ ය. ජීවත්වීම ඇති වී තණ්හාව සම්පූර්ණවීමක් කවර කලෙක වත් තො වත්තේ ය. තණ්හාව ඇති තාක් පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුක්ඛය පවත්වා ගැනීමට උත්සාහ කරයි. ඒ නිසා ඒ පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුෘඛය තො සිදී නැවත නැවතක් ඇති වේ. පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුඃඛය ඉවර වන්නේ නැවත නැවත ඇති තො වන්නේ එය නැවත නැවත ඇති කරන පවත්වන තණ්හාව නැති වුවහොත් ය. තණ්හාව ඇති තාක් දුඃඛස්කන්ධය නැවත නැවත ඇතිවන බැවින් දුඃඛස්කන්ධය ඇති වීමේ සැබෑ හේතුව තණ්හාව බව බුදුන් වහන්සේ වදළ සේක.

අතීතයෙහි බොහෝ බුදුවරයෝ ඇති වූහ. එබැවින් දනට ඉන්නා එක් එක් සත්ත්වයකුට අතීතයේ බොහෝ බුදුවරයන් මුණ ගැසෙන්නට ඇතුවාට සැකයක් නැත. බොහෝ බුදුවරයන් ගෙන් බණ අසන්නට ලැබෙන්න ඇතුවාට සැකයක් නැත. බොහෝ බුද්ධ ශුාවකයන් මුණ ගැසෙන්නට ඇතුවාට සැකයක් නැත. බොහෝ බුද්ධ ශුාවකයන් ගෙන් බණ අසන්න ලැබෙන්නට ඇතුවාටත් සැකයක් නැත. සත්පුරුෂයන් සේවනය කරන්නට ලැබීමෙන් සද්ධර්මය අසන්නට ලැබීමෙන් දුකින් මිදීමේ කැමැත්ත ඇති වී ඒ සදහා අතීතයේ නොයෙක් වාරවල පුතිපත්ති පුරන්න පටන්ගන්න ඇතිවාට ද සැකයක් නැත. එහෙත් බොහෝ සත්ත්වයෝ තවමත් සසරම ය. කොතෙක් වර ආරම්භ කළත් සම්පූණී වන තෙක් දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තිය පුරන්නට ඔවුනට ඉඩක් ලැබී නැත. ඉඩ ලැබී නැත්තේ තණ්හාව එයට බාධා කළ නිසා ය.

දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තිය පිරීමට සිත යොමු කළ ගිභියා "තවම ඕවා කරන්නට ඉඩක් නැත, කුමක් කරන්නටත් ජීවත් වන්නට ඕනෑය, ඒ තිසා රස්සාව නො කර බැරිය, ගේදෙර රැක බලා ගන්නේ නැතිව බැරිය, දූ දරුවන් ගේ වැඩ ඉවර නැත, විකල් බොජුනෙන් වැළකී විසීමට තරම් සනීපයක් ශක්තියක් නැත, හාවනාවෙහි යෙදෙන්නට සනීපයක් නැත, ශක්තියක් නැත" යනාදිය සිතමින් කියමින් පසු බසී. පුතිපත්තියට නො බසී. පුතිපත්තියට බට තැනැත්තා ද "අසවල් වැඩේ කරන්නට තිබෙනවාය අසවල් වැඩේ කරන්නට තිබෙනවාය මෙලොව ඉන්නාතාක් ඒ වැඩත් නො කර බැරිය" කියා දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තිය අත පසු කරයි. තණ්හාව විසින් යොදවන වැඩ කරයි.

පැවිද්ද ද "දයකයන් ගේ වැඩ තිබෙනවාය, ගෝලබාලයන් ගේ වැඩ තිබෙනවාය, ලෙඩට පුතිකාර ගන්නට තිබෙනවාය, Non-commercial distribution විහාර සාද ගන්න චෛතාය සාද ගන්න ආවාසය සාද ගන්න තිබෙනවාය" කියා දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තියට නො බසී. බටුයේ ද ඉහත කී කරුණු ඉදිරිපත් කරගෙන සම්පූණී වන පරිදි ඒ පුතිපත්තිය නුපුරයි. ඒ බාධා සියල්ලම කෙරෙන්නේ තණ්හාවෙනි. තණ්හාව පුතිපත්තියට බැසගන්නට නො දී නවත්වයි. බට තැනැත්තා පුතිපත්තියෙන් පහකර දමයි. දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තියට බැසීම වළක්වන නිසා ද, බැසගත් තැනැත්තා එයින් පහකර දමන නිසාද තණ්හාව ම දුක් ඇති කිරීමේ දුක පැවැත් වීමේ සැබෑ හේතුව බව දත යුතු ය.

සැබෑ සැපයට පැමිණීම, දුක් නැවත නැවත උපදවන තණ්හාව තැති වීමෙත් ම සිදු වත්තකි. එබැවිත් යමක් කිරීමෙත් තණ්හාව තැති වේ තම් ඒ දෙය කිරීම සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය ය. සමහරු 'දීම තණ්හාව තැති කිරීමේ උපාය' සැටියට සලකති. එහි ද එක්තරා සතායක් තිබේ. දුන් වස්තුව පිළිබද වූ තණ්හාව එයිත් තැති වේ. එහෙත් තැවත රැස් කිරීමේ තණ්හාව එයින් තැති තො වේ. සමහර විට වස්තු රැස් කිරීමේ තණ්හාව දීමෙත් තවත් වැඩි වේ. දෙන තැතැත්තේ තමා ගේ පරිභෝගයටත් දීමටත් දෙකටම වඩ වඩා වස්තු සොයන බව පෙතේ. එයින් කිය යුත්තේ දීමෙන් ඒ තැතැත්තාගේ තණ්හාව තවත් වැඩි වූ බව ය.

දීමෙත් කණ්හාව අඩු වුවත් ඒ වස්තු කණ්හාව අඩු වීමෙත් හෝ තැති වීමෙත් හෝ තිවතට පැමිණෙත්තේ තො වේ. තැවත තැවත පඤ්චස්කත්ධ සංඛාාත දුඃඛය ඇති කරත්තේ ආත්ම වශයෙන් සලකත පඤ්චස්කත්ධය පිළිබඳ වූ කණ්හාව ය, බාහිර වස්තු දත් දීමෙත් පඤ්චස්කත්ධය පිළිබඳ වූ කණ්හාව ය, බාහිර වස්තු දත් දීමෙත් පඤ්චස්කත්ධය පිළිබඳ කණ්හාව තැකි වත්තේ තො වේ. සැබෑ සැපය වූ තිවතට පැමිණීමේ මාර්ගය වත්තේ පඤ්චස්කත්ධය පිළිබඳ වූ තණ්හාව තැකි කිරීමේ පුකිපත්තිය ය.

ඇත්ත වශයෙන් කියත හොත් මේ පඤ්චස්කන්ධය ඇලුම් කළ යුත්තක් තොව බිය විය යුත්තකි. දුක්ය කියා යමක් ඇති නම් ඒ සියල්ල ම ඇති වන්නේ මේ පඤ්චස්කන්ධයෙහි ය. බියවිය යුතු පඤ්චස්කන්ධය ගැන තණ්හාවක් ඇති වන්නේ Non-commercial distribution

### පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාදය

එහි සැබෑ තත්ත්වය තො වැටහීම නිසා ය, පඤ්චස්කන්ධයේ සැබෑ තත්ත්වය හරියට පෙනුන හොත් එය එකෙණෙහි ම එපා වේ. තණ්හාව නිරුද්ධ වේ. මතු ඇති තො වේ.

එක්තරා පුරුෂයකුට ලස්සන තරුණ බිරියක් සිටී. ඈ පිය කථාවෙත් ද වැළඳ ගැනීම් ආදියෙන් ද නිතර ඒ පුරුෂයා සන්තෝෂ කරවන්නී ය. එහෙත් ඈ ඒ පුරුෂයා ගේ සැතිරියකි. ඈ අන් හිමියකු පතමින් ඉඩක් ලද විටෙක මේ පුරුෂයා මරා දමා ඔහුගේ ධනය හිමි කර ගන්නා බලාපොරොත්තුවෙන් හිමියා සතුටු කරවන තැතැත්තියකි. ඒ බව තො දත් පුරුෂයා ඒ ස්තිුයට තදිත් ඇලුම් කරයි. ඇය කියන සෑම දෙයක් ම කෙසේ හෝ සපයා දෙයි. දසයකු සේ ඇගේ මෙහෙවර කරයි. මහත් ආදරයෙන් පෝෂණය කරන ඒ ස්තිුය ගේ සැබෑ තත්ත්වය යම් කිසි දිනක ඒ පුරුෂයා තේරුම් ගත හොත් එද ඒ ස්තිුය ගැන තුබූ ආදරය කෙළවර වෙයි. එතැන් පටන් පුරුෂයා සොයන්තේ ඒ ස්තිුය හැර දමීමට ඒ ස්තිුය ගෙන් වෙන් වීමට මගකි.

තමා මරා දමීමට අවස්ථාවක් සොයමිත් උපායක් සොයමිත් සිටිත බිරියට ඇගේ සැබෑ තත්ත්වය තො දත්තා නිසා ඇලුම් කරත සැමියා මෙත්, මේ සත්ත්වයෝ සැබෑ තත්ත්වය තො දත්තා නිසා වධක පඤ්චස්කත්ධය උසස් කොට සලකා එයට ඇලුම් කරමිත් එය පවත්වා ගැනීමට සැම උත්සාහයක් කරමිත් හැසිරෙති. සතුරු බිරියගේ සැබෑ තත්ත්වය තේරුම් ගත් කල්හි ඒ ස්තිය ගැන පුරුෂයා ගේ තුබූ මෝඩ ආලය සම්පූර්ණයෙන් ම තැති වන්තාක් මෙත් පඤ්චස්කත්ධයේ සැබෑ තත්ත්වය දුටු කල්හි එය කෙරෙහි පවත්නා තෘෂ්ණාව නිරුද්ධ වේ.

තණ්හාව නැති කිරීම හැර මේ පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුෘඛයෙන් මිදී සැබෑ සැපයට පැමිණීමේ අන් කුමයක් නැත්තේ ය. එබැවින් තණ්හාව නැති කිරීමේ පුතිපත්තිය ම සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය ය යි කියනු ලැබේ. පුතීතාාසමුත්පාද දේශනය අනුව කථාකරන කල්හි අවිදාාව නැති කිරීම සඳහා පිරිය යුතු පුතිපත්තිය සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය සැටියටත්, ආයා්සතා Non-commercial distribution

173

දේශනය අනුව කථා කරන කල්හි තණ්හාව නැති කිරීම සඳහා පැවැත්විය යුතු පුතිපත්තිය සැපයට පැමිණීමේ සතා මාර්ගය සැටියටත් කියනු ලැබේ.

එයින් සැපයට පැමිණීමේ සතා මාර්ග දෙකක් ඇතය යි වරදවා නො ගත යුතු ය. අවිදාාව තැති කරන්තට පිරිය යුත්තේ ද, තණ්හාව තැති කරන්තට පිරිය යුත්තේ ද, එකම පුතිපත්ති කුමයකි. එබැවින් සැපයට පැමිණීමේ සතා මාර්ගය එකක් ම බව දත යුතු ය. ඒ පුතිපත්තියෙන් අවිදාා තෘෂ්ණා දෙක්හි ම නිරෝධය වේ. මේ සංක්ෂේපයෙන් චතුරායාී සතාය තේරුම් ගත යුතු ආකාරය ය.

අවිදාහව නසා සංසාර චකුයෙන් මිදී නිවත් සුවය ලබනු කැමැති තැනැත්තා විසින් කියන ලද පරිදි චතුරායා් සතාය පිළිබඳ සාමානා දනුමක් හා පඤ්චස්කන්ධයට අයත් නාම රූපයන් පිළිබඳ සාමානා දනුමක් ද ඇති කරගෙන චතුස්සතායන් දකිය හැකි වන විදාහ සතර උපදවා ගැනීමට භාවනා කළ යුතු ය. විදාහව සම්පූර්ණ කර ගත හැක්කේ විදර්ශනා භාවනාවෙනි. විදර්ශනාව පැවැත්විය යුත්තේ දු:බ සතායට අයත් ධර්ම විෂයෙහි ය. එය කරන තැනැත්තා විසින් අනිතා විදාහවය, දු:බ විදාහවය, අනාත්ම විදාහවය, ශුෝතාපත්ති මාර්ග විදාහවය, සකෘදගාමි මාර්ග විදාහවය, අනාගාම් මාර්ග විදාහවය, අර්හත් මාර්ග විදාහවය යන මේවා පිළිවෙළින් සම්පාදනය කෙරෙමින් මතු කවර කලෙකවත් ඇති නො වන පරිදි අවිදාහව දුරු කිරීමට සමත් ආයා් විදාහව සම්පූර්ණ කර ගත යුතු ය.

විදාහාව ඇතිකර ගැනීමේ පුතිපත්ති කුමය අප විසින් සම්පාදිත **විදර්ශනා ගාවනා තුමය** නමැති පොතෙහි හා **සතිපට්ඨාන භාවතා තුමය** නමැති පොතෙහි විස්තර කර ඇත්තේ ය. ඒ පොත් දෙකෙහි ඇත්තේ එකිනෙකට වෙනස් භාවනා කුම දෙකකි. ඉක්මතින් විදාහව ඇතිකර ගනු කැමති ව්යාපීවත් පුද්ගලයන්ට සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය නමැති පොතෙහි දැක්වෙන භාවනා කුමය හොඳ ය. මෙලොවදී ම විදාහව පහළ වන සැටියට ඒ භාවනාව කරක හොත් කළ යුත්තේ සති ගණනක් හෝ මාස ගණනක් හෝ ඒ සදහා

### පුතිලෝම පුතීතාෳ සමුත්පාදය

වෙත් කරගෙන ඒ වෙත් කරගත් සම්පූර්ණ කාලයෙහි ම අනිකක් තො කොට භාවතාවෙහි යෙදීමෙනි.

අවකාශ ඇති ඇති සැටියට සෙමින් භාවනාවෙහි යෙදෙනු කැමතියන්ට විදර්ශනා භාවනා කුමය නමැති පොතේ දක්වෙන භාවනා කුමය යෝගා ය. ඒ පොත් දෙක මෙහි සඳහන් කළ නුමුත් භාවනා කුම දක්වා ඇත්තේ ඒ පොත් දෙක්හි පමණක් නොවේ. තවත් නොයෙක් පොත්වල නොයෙක් ආචායාී පරම්පරාවල බොහෝ භාවනා කුම ඇත්තේ ය. කැමති භාවනාවක් පුරුදු කළ යුතු ය.

# විදහාව ඉපදවීමේ කාලය.

අවිදාහන්ධකාරය දුරුකිරීමට සමක් වන ආයා‍යී විදාහලෝකය උපදවා ගත හැක්කේ බුදුරජාණත් වහන්සේ ගේ ධර්මය පවත්නා කාලයේ දී පමණෙකි. මේ බුදුරජාණත් වහන්සේ ගේ ධර්මය පවත්නා කාලයෙකි. එබැවිත් ආයාුුී විදාහව නමැති ආලෝකය උපදවාගෙන අවිදාහන්ධකාරය දුරුකර සංසාර දුක්ඛයෙන් මිදීමට උත්සාහ කිරීමට මේ ඉතාම සුදුසු කාලය ය. උත්සාහ කළත් මේ කාලයේදී මගපලවලට නො පැමිණිය හැකි ය යි ඇතැම්හු කියතත් එබන්දක් බුදුන් වහන්සේ විසින් වදරා නැත. ඉමේ ව සුහද්ද හික්බු සම්මා විහරෙයාුං අසුකද්කෙදා් ලෝකෝ අරහත්තේහි අස්ස" යනුවෙත් මහා පරිනිර්වාණ සූනුයෙහි බුදුරජාණත් වහන්සේ විසින් වදරා ඇත්තේ මේ හික්ෂූහු මනාකොට වාසය කරන්නාහු නම් ලොව රහතුන්ගෙන් සිස් වන්නේ නැතය කියා ය. කොතෙක් උත්සාහ කළත් වර්තමාන ජාතියේදී මාර්ගඵලවලට පැමිණිය නොහෙන අහවා පුද්ගලයෝ ද ඇතහ.

"තිරව්ජාතගතස්ස මහාරාජ! සුපටිපත්තස්සාපි ධම්මාභිසමයො ත හොති. පෙත්තිවිසයූපපත්තස්ස මිච්ඡාදිට්ඨකස්ස කූහකස්ස මාතුඝාතකස්ස පිතුඝාතකස්ස අරහන්තඝාතකස්ස සංඝෛද්යස්ස ලෝහිතු ඒපාදකස්ස ථෙයාසංවාසකස්ස තිත්තියපක්කන්තස්ස හික්බුනී දූසකස්ස තෙරසන්නං ගරුකාපත්තිනං අඤ්ඤතරං ආපථ්ජීත්වා අවූට්ඨිතස්ස පණ්ඩකස්ස උඟතොබාඤ්ජනකස්ස සුපටිපන්නස්සාපි ධම්මාභිසමයෝ ත හෝති. යෝපි මනුස්සදහරකෝ

## ඌනකසත්තවස්සිකෝ තස්ස සුපටිපන්නස්සාපි ධම්මාභිසමයෝ න හෝති. ඉමේසං බෝ මහාරාජ! සෝළසන්නං පුග්ගලානං සුපටිපන්නානම්පි ධම්මාභිසමයෝ න හෝති"

යනුවෙත් තාගසේත මහරහතත් වහත්සේ විසිත් වදළ පුද්ගලයත් සොළොස් දෙතා හැර සෙස්සත්ට බුදුරජාණත් වහත්සේ ගේ ධර්මය උගෙත ඒ ධර්මයේ සැටියට ආයාීවිදාා සංඛාාත ලෝකෝත්තර මාර්ග ඥනය වර්තමාත හවයේදී උපදවත්තට බැරිය කියා නියමයක් නැත. මගපල ලබා අව්දාාව දුරුකරගත හැකිවීමට පුමාණවත් උත්සාහයකින් කුමානුකුලව හාවතාවෙහි යෙදුනහොත් කාහට වුවත් මේ ජාතියේදී උසස් තත්ත්වයකට පැමිණිය හැකි තො වේය යි තො කිය හැකි ය. එක ජාතියකදී කරත උත්සාහයෙන් භාවතාව සම්පූර්ණ වී ධර්මාහිසමය නුවුවහොත් ඒ තැනැත්තාට ඒ කුශලයෙන් දෙවන ජාතියේ දෙව්ලොව ඉපද එහිදී මගපල ලබා නිවත් දකිය හැකි වන බව තථාගතයන් වහන්සේ විසිත් මෙසේ වදරා තිබේ.

"ඉධ භික්ඛවෙ! භික්ඛූ ධම්මං පරියාපුණාති සූත්තං ගෙයාං වෙයාාකරණං ගාථා උදනං ඉතිවූත්තකං ජාතකං අබ්භතධම්මං වෙදල්ලං, තස්ස තේ ධම්මා සෝතානුගතා හොන්ති වචසා පරිවිතා මනසානුපෙක්ඛිතා දිට්යීයා සුප්පටිවිද්ධා, සෝ මූට්ඨස්සති කාලං කුරුමානෝ අකද්කදතරං දේවනිකායං උපපප්ජති. තත්ථ තත්ථ සුඛිනො ධම්මපද ප්ලවන්ති. දන්ධෝ භික්ඛවේ! සතුප්පාදො. අථ සො සත්තෝ බිප්පමේව විසේසභාගී හෝති."

"මහණෙනි! මේ සස්නෙහි මහණ තෙමේ සුත්ත ගෙයා වෙයාාකරණ ගාථා උදන ඉතිවුත්තක ජාතක අබ්භතධම්ම වේදල්ල යන කොටස් නවයට අයත් බුද්ධ ධර්මය පුහුණු කෙරේ ද ඒ ධර්මයෝ ඒ භික්ෂුව ගේ කතට වැටුණාහු වෙත් ද, සජ්ක්ධායනා කිරීම් වශයෙන් වචනයෙන් පුරුදු කරන ලද්දහු වෙත් ද, සීතින් නැවත නැවත සිහි කරන ලද්දහු වෙත් ද, අර්ථ වශයෙන් කාරණා වශයෙන් නුවණින් මතා කොට තේරුම් ගන්නා ලද්දහු වෙත් ද, ඒ භික්ෂු තෙමේ සිහි මුළාවෙත් පෘථග්ජන කාලකියාවෙන් කාලකියා කෙළේ නම් එක්තරා දේවනිකායක උපදින්නේ ය. එහි සුවපත් වූ ඔහුට තමා අතීත හවයේ පුහුණුකළ ධර්මයෝ වැටහෙත්. *Non-commercial distribution*  මහණෙති! ඔහුට බුද්ධ ධර්මය මතක් වීමට කල් පසු වේ. මතක් වූ කල්හි ඒ සත්ත්ව තෙමේ වහා (මගපල ලබා) තිවතට යන්තේ වේ ය" යනු එහි තේරුම ය.

ඒ සූතු පාඨයෙත් දක්වෙත්තේ මේ කාලයේ දී මිනිස් ලොව බුදු දහම උගෙත භාවතාවෙහි යෙදීම් වශයෙත් ඒ ධම්ය අනුව පිළිපදිත තැතැත්තා හට ඒ ජාතියේ දී ම නිවත් දක්තට නුපුලුවත් වුවහොත් දෙවත ජාතියේ දෙව් ලොව ඉපද එහි දී පහසුවෙත් නිවත් දකිය හැකි වන බව ය. (ඉහත දක් වූ සූතු පාඨය අංගුත්තරනිකායේ චතුෂ්ක නිපාතයේ මහා පණ්ණාසකයේ පඤ්චම වර්ගයේ පුථම සූතුයෙත් උපුටා ගන්තා ලද්දකි.)

මෙකල බොහෝ දෙනා මේ බුදුසසුනේ දී මගපල ලබා තිවන් දකීමේ බලාපොරොත්තු සම්පූර්ණයෙන් ම හැර දමා මෛතොය බුදුන් ගේ සස්ත ගැන බලාපොරොත්තු වෙති. එය ඔවුනට කෙසේ පුරුදු වූවක්ද යි නො දනිමු. අද අද ම නිවන් දකීමට උත්සාහ කිරීමට බුදුන් වහන්සේ අනුශාසනය කර ඇති තැන් මීස, මෙතේ බුදුන් ගැන බලාපොරොත්තු වන ලෙස අනුශාසනය කළ තැන් පිටකතුයෙහි දක්නට නැත. අප බුදුරජාණත් වහත්සේ වතුරසංඛා කල්පලක්ෂයක් පෙරුම් පුරා බොහෝ දුක් ගෙන ලොව්තුරා බුදුබවට පැමිණ වදළේ උන්වහන්සේ විසින් ම උන්වහන්සේ ගේ සස්නෙහි දී ම නිවන් දක්වීමට මිස මෛතුය බුදුන් වහන්සේ වෙත යැවීමට පිරිසක් සූදනම් කිරීමට නො වන බව ද සැලකිය යුතු ය.

### මෙතෙකින් පුතිලෝම පුතීතෳයමුත්පාද විස්තරය නිමියේ ය.

Non-commercial distribution

පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

# සංසාරයේ මූල

මේ පතිතාසමූත්පාද දේශනය සංසාරයේ මූල දක්වත දේශනාවක් තොව සංසාරය පවත්තා සැටි දක්වත දේශනයකි. චකු මාර්ගයක ගමන් කරන කෙනකුට පසු කළ මාර්ගය ම නැවත නැවත ඉදිරියට එන බැවිත් මාර්ගය නැති වී අවසන් වී කවදවත් ගමන කෙළවර තො වන්තේ ය. එමෙත් පුතීතාසමුත්පාදයට අයත් ද්වාදශාංගයන් අතුරෙන් පසු පසු වූ අංග නැවත නැවත ඉදිරියට එත බැවින් ඒවා උපායෙන් නැතිකර තො ගත හොත් සංසාර චකුයාගේ පැවැත්ම කවදවත් කෙළවර තො වේ.

මේ සංසාර චකුයේ අනාගත කෙළවරක් නැතුවාක් මෙන් ම අතීත කෙළවරක් හෙවත් මුල පටත් ගැනීමක් ද නැත්තේ ය. බොහෝ දෙනා ''යමක් ඇති නම් එහි පටන් ගැනීමකුත් තිබිය යුතු ය. පටත් ගැනීමක් නැති දෙයක් තිබිය නො හැකිය" යන මතය දඩි කොට ගෙන ලෝකයේත් සත්ත්වයාගේත් පටන් ගැනීම සොයන්නට උත්සාහ කෙරෙති. පටත් ගැනීමේ මුල් හේතුවක් සොයන්තා වූ ඔවුහු එයට සැහෙත කරුණක් තො දක දෙවි කෙනකු ඇද ගනිකි. දෙවි කෙනකු ඇදගන්නා ඔවුන්ට, පොළවට විරුද්ධ වී පොළොවෙත් ඉවත්වීම පිණිස උඩ පතිත්තා වූ සාවා නැවත නැවතත් පොළොවට ම වැටෙන්නාක් මෙන් කලින් පුතික්ෂේප කළ පටන් ගැනීමක් නැති දෙයක් නො තිබිය හැකිය යන නීතිය දෙවියා සම්බන්ධයෙන් පිළිගන්නට සිදු වේ. දේවියා සම්බන්ධයෙන් එය නො පිළිගන්නවා නම් ඔවුනට තවත් දෙවියකු ඇද ගත්තට සිදු වේ. කොතෙක් දෙවිවරුත් ඇද ගත්තත් අන්තිමට ඔවුනට සිදු වන්නේ පටන් ගැනීමක් තැතිව ඇති බව පිළිගැනීමට ය.

"යමක් ඇති තම් එහි පටත් ගැන්මකුත් තිබිය යුතුය." යන තීතිය සෑම තැනකට ම ගැලපෙත්තේ තො වේ. ආකාශය ඇත, එහෙත් මෙයින් පෙර මේ ආකාශය තුබුණේ තැත, ආකාශය තිබෙත්තේ අසවල් කාලයේ පටන් ය කියා අහසේ මුල් පටත් ගැනීමක්.තො දක්විය හැකි ය. අහස සෑම කල්හි ම ඇතියකි. සෑම කල්හි ම ඇති දෙයෙහි පටන් ගැනීමක් තැත. කාලයත් ආකාශය Non-commercial distribution සේම පටන් ගැනීමක් නැතිව ඇතියකි. සංසාරය ද පටන් ගැනීමක් තැතිව ඇතියකි. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ "පූ**රිමා භික්ඛවේ!** තපකද්ෂදායති කෝටි අව්ප්ජාය ඉතෝ පූබ්බේ අව්ප්ජා නාහෝසි අථ පව්ජා සමහවේති. අථ ව පත පඤ්ඤායති ඉදප්පව්චයා අව්ප්ජාති" යනු වදළ සේක. මහණෙති! මෙයින් පෙර අව්දාාව තො තුබුණේ ය. පසුව අව්දාාව ඇති වූයේ ය කියා අව්දාාව ගේ මුල් කොණක් නො පෙනේ ය. එහෙත් මේ පුතායෙන් අව්දාාව ගේ මුල් කොණක් නො පෙනේ ය. එහෙත් මේ පුතායෙන් අව්දාාව හේ මුල් කොණක් නො පෙනේ ය. එහෙත් මේ පුතායෙන් අව්දාාව ඇති වේය කියා පෙනේ ය" යනු එහි තේරුම ය. තව ද "අතමතග්ගෝයං භික්ඛවේ! සංසාරෝ පුබ්බාකෝටි ත පඤ්ඤායති" යි ද වදළ සේක. "මහණෙනි! මේ සංසාරය නො දන්නා ලද අග ඇතියක. එහි පෙර කොණ නො පෙනේ ය" යනු එහි තේරුම ය.

ඉහත දක්වූ අවිදාාාවගේ පූර්ව කෝටිය නැතය යන බුද්ධවවනය බලා සංස්කාරාදිය නැතුව අවිදාාාව පමණක් තුබුණු කාලයක් විය. සංස්කාරාදිය පසු කලෙක ඇතිවීය යි නො ගත යුතුය. අන් කිසිවක් නැතිව අවිදාාාවට පමණක් තිබිය හැකි බවක් නැත. අවිදාාාව තිබෙන්නට නම් සංස්කාරාදියත් තිබිය යුතු ය. එබැවින් අවිදාාාව තුබූ සැම කාලයේ ම අවිදාාාදිය නිසා ඇති වන සංස්කාරාදියත් පැවතුණු බව පිළිගත යුතු ය.

බුදුරජාණත් වහත්සේ විසිත් "**පූබබා කෝටි තත්වී**, පූර්ව කෝටිය තැතය" යි කෙලිත්ම කාරණය තො වදරා "**පූබබා කෝටි ත පකද්කදායති**. පූර්ව කෝටිය තො පෙනේය" යි වදරා තිබෙත්තේ "සංසාරයෙහි ඇත්තා වූ පටත් ගැනීම උත් වහත්සේට නො පෙනෙත තිසාදෝ" යි ඇතැම්හු සැක කෙරෙති. බුදුත් වහත්සේ විසින් "පුබ්බා කෝටි ත පඤ්ඤායකි" යි වදරා තිබෙත්තේ උත් වහත්සේට සංසාරයේ පූර්ව කෝටිය තො පෙනීම තිසා තොව එහි පූර්ව කෝටියක් තැති තිසා ය. පෙනීමය දකීමය යත අර්ථ ඇති වචත, ඇති- තැති බව දක්වීමට යෙදීම පාළි භාෂාවේ සැටියකි. ඒ බව මතු දක්වෙත වගන්ති අනුව සිතා බැලුවාම තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත.

"තීණිමානි භික්ඛවෙ! සංඛතස්ස සංඛතලක්ඛණානි. කතමාණී තීණි? උප්පාදෙ **පෘද්සදායති** වයෝ **පෘද්සදායති**. ධීතස්ස අඤ්ඤථත්තං **පෘද්ඝදායති**: ඉමානි බො භික්ඛවෙ! තීණි සංඛතස්ස සංඛතලක්ඛණානි."

Non-commercial distribution

### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

"මහණෙනි! මේ තුන පුතායෙන් හටගත් ධර්මයාගේ පුතායෙන් හටගත් බැව්හි ලකුණු ය. කවර තුනක් ද යත් ? ඉපදීමක් පෙනේය, විනාශයක් පෙනේ ය, පැවැත්මෙහි අන් අයුරකට පැමිණීමක් හෙවත් ජරාවක් පෙනේය, මහණෙනි! මේ තුන පුතායෙන් හටගත් ධර්මයාගේ පුතායෙන් හටගත් බැව්හි ලකුණු ය" යනු එහි තේරුම ය, එහි **පඤ්ඤායති** යන වචනයෙන් දක්වන තියම තේරුම නම්, **ඇති බවය.** ඒ සූතුයෙන් දක්වන්නේ ඉපදීම ඇති බවය. **බිදීම ඇති බවය. ජරාව ඇති බවය** යන මේ තුන පුතායෙන් හට ගත් ධර්මයාගේ ලකුණු බවය.

"තීණිමාණි භික්ඛවේ! අසංඛතස්ස අසංඛතලක්ඛණානි, කතමානි තීණි? උප්පාදෙ **ත පඤ්ඤායති**. වයො **ත පඤ්ඤායති** ධීතස්ස අඤ්ඤථත්තං **ත පඤ්ඤායති**. ඉමානි ඛෝ භික්ඛවෙ! තීණි අසංඛතස්ස අසංඛතලක්ඛණානි."

මේ සූතුයෙන් දක්වන්නේ ඉපදීමක් නැති බවය, බිදීමක් නැති බවය, ජරාවක් නැති බවය යන මේ කරුණු තුන අසංස්කෘත ධර්මයාගේ ලකුණු බවය. **ත පෘද්සදායති** යන වචනය එහි යොද තිබෙන්නේ නැති බව දක්වීමට ය.

"ඉමස්සා ච මහා පඨවියා සිනේරුස්ස ච පබ්බතරාජස්ස ඣායමානානං ඩය්හමානානං නෙව ඡාරිකා **පඤ්ඤායති** න මසී."

පකද්කදයති. යන වචනය යෙදී ඇති මේ සූතු පාඨයේ අදහස මහා පෘථිවියත් මහාමේරුපර්වත රාජයාත් දන කල්හි අළු හා දලි නැතය යනුයි. පුබ්බා කෝටි න පඤ්ඤායති යන පාඨය නෙත්තිපුකරණ අටුවාවෙහි වර්ණනා කර තිබෙන්නේ මෙසේ ය:–

"**පූබ්බාකෝටි ත පඤ්ඤායති**, ති අසුකස්ස නාම බුද්ධස්ස හගවතෝ අසුකස්ස වා චක්කවත්තිනෝ කාලෙ අව්ජ්ජා හවතණ්හා ච උප්පන්නා. තතෝ පුබ්බේ නාහොසීති. ඒවං අව්ජ්ජා හවතණ්හානානං න කාචි පුරිමා මරියාද උපලබ්හති."

"පුබ්බා කෝටි න පඤ්ඤායති යනු අසවල් බුදුන්ගේ හෝ අසවල් චකුවර්ති රජු ගේ හෝ කාලයෙහි අවිදාාවත් හවතණ්හාවත් Non-commercial distribution උපන්තාහු ය. එයින් පෙර ඒවා තො වීය කියා අවිදාා හවතෘෂ්ණාවන් ගේ යම්කිසි පූර්ව කාල පරිච්ඡේදයක් තො ලැබේය" යනු එහි තේරුම ය. අටුවාවෙහි ඒ පාඨය මෙසේ වර්ණනා කරන ලදුයේ "**ත පඤ්ඤායති**" යන්නෙත් දක්වෙන "අදහස" **නැති බව** නිසා ය.

# අනේකපුකාර පුතීතා සමුත්පාද දේශනා

එකිත් එකට පුතාය වීම් වශයෙන් චකුයක් වන මේ පටිච්චසමුප්පාදය කොතැනකිත් වුව ද පටත් ගෙත දේශනය කළ හැකි යි. මෙතෙකිත් මේ ගුන්ථයෙහි අප විසින් විස්තර කරන ලදුයේ අවිදාාා මූලික පුතීතා සමුප්පාදයෙකි. බුදුන් වහත්සේ විසින් නොයෙක් ආකාරයෙන් නොයෙක් තැන්වලින් පටත් ගෙත දේශනය කර ඇති පුතීතා සමුත්පාද දේශතා බොහෝ ගණතක් පිටකතුයෙහි ඇත්තේ ය. මේ ගුන්ථය කියවන්තවුන්ට පුතීතා සමුත්පාද ඥනය වැඩිදුරටත් දියුණු කරගත හැකිවනු සඳහා මෙතැත් පටත් විශේෂ පුතීතා සමුත්පාද දේශනා කීපයක් දක්වනු ලැබේ. පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

# දසබල සූතුය

(මෙය නිදනවග්ග සංයුත්තයේ දශබල වර්ගයේ දෙවන සූනුය ය)

- (1) ඒවං මේ සුතං, ඒකං සමයං හගවා සාවත්ටීයං විහරති ජේතවතේ අනාථපිණ්ඩිකස්ස ආරාමේ. තතු බෝ හගවා හික්බු ආමන්තේසි. හික්බවෝති. හදන්තේ.' ති තේ හික්බු හගවතෝ පච්චස්සෝසුං. හගවා ඒතදවෝව.
- (2) දසබලසමන්තාගතෝ භික්ඛවේ! තථාගතෝ වතුහි ව වේසාරජ ජේහි සමන්තාගතෝ ආසහං ඨාතං පටිජාතාති, පරිසාසු සීහතාදං නදති. බුහ්මචක්කං පවත්තේති.
- (3) ඉති රූපං, ඉති රූපස්ස සමුදයෝ, ඉති රූපස්ස අත්ථංගමෝ. ඉති වේදනා, ඉති වේදනාය සමුදයෝ, ඉති වේදනාය අත්ථංගමෝ. ඉති සඤ්ඤා, ඉති සඤ්ඤාය සමූදයෝ, ඉති සඤ්ඤාය අත්ථංගමෝ. ඉති සංඛාරෝ, ඉති සංඛාරානං සමුදයෝ, ඉති සංඛාරාතං අත්ථංගමෝ. ඉති විඤ්ඤාණං, ඉති විඤ්ඤාණස්ස සමුදයෝ, ඉති විඤ්ඤාණස්ස අත්ථංගමෝ. ඉති ඉමස්මිං සති ඉදං හෝති, ඉමස්සුප්පාද ඉදං උප්පජ්ජති, ඉමස්මිං අසති ඉදං න හෝති. ඉමස්ස නිරෝධා ඉදං තිරුජ්ඣති, යදිදං අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා, සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං, විඤ්ඤාණපච්චයා තාමරූපං, තාමරූපපච්චයා සළායතනං, සළායතනපච්චයා එස්සෝ, එස්සපච්චයා වේදතා, වේදතාපච්චයා තණ්හා, තණ්හාපච්චයා උපාදුනං, උපාදනපච්චයා භවෝ, භවපච්චයා ජාති, ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදේවදුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති. ඒවමේතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයෝ හෝති.
- (4) අව්ජ්ජායතෙව අසේසවිරාගනිරෝධා සංඛාර නිරෝධෝ, සංඛාරනිරෝධා විඤ්ඤාණ නිරෝධෝ, විඤ්ඤාණනිරෝධා තාමරූප නිරෝධෝ, තාමරූප නිරෝධා සළායතන නිරෝධෝ, සළායතනනිරෝධා එස්ස නිරෝධෝ, එස්සනිරෝධා Non-commercial distribution

#### දශබල සූනුය

වේදතානිරෝධෝ, වේදතා නිරෝධා තණ්හානිරෝධෝ, තණ්හා නිරෝධා උපාදතනිරෝධෝ, උපාදත නිරෝධා හවනිරෝධෝ, හවනිරෝධා ජාති නිරෝධෝ, ජාතිනිරෝධා ජරා මරණසෝක පරිදේව දුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා නිරුජ්ඣත්ති. ඒවමේතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස නිරෝධෝ හෝති.

- (5) ඒවං ස්වාක්ඛාතෝ භික්ඛවේ! මයා ධම්මෝ උත්තාතෝ විවටෝ පකාසිතෝ ඡිත්තපිලෝතිකෝ. ඒවං ස්වාක්ඛාතේ බෝ භික්ඛවේ! මයා ධම්මේ උත්තාතේ විවටේ පකාසිතේ ඡිත්තපිලෝතිකෙ අලමේව සද්ධාපබ්බජිතේන කුලපුත්තේන විරියං ආරහිතුං "කාමං තචෝ ච තහාරු ච අට්ඨී ච අවසිස්සතු සරීරෙ උපසුස්සතු මංසලෝහිතං, යං තං පුරිසථාමේන පුරිසපරක්කමේත පත්තබ්බං, ත තං අපතවා විරියස්ස සණ්ඨානං හවිස්සතීති."
- (6) දුක්බං භික්ඛවේ! කුසීතෝ විහරති වෝකිණ්ණෝ පාපකේහි අකුසලේහි ධම්මේහි, මහත්තං ච සදත්ථං පරිහාපේති. ආරද්ධව්රියෝ ච බෝ භික්ඛවේ! සුබං විහරති පව්විත්තෝ පාපකේහි අකුසලේහි ධම්මේහි මහත්තං ච සදත්ථං පරිපූරේති.
- (7) න භික්ඛවේ! හීතේන අග්ගස්ස පත්ති හෝති. අග්ගේන ච බෝ භික්ඛවෙ! අග්ගස්ස පත්ති හෝති.
- (8) මණ්ඩපෙයාාමිදං භික්ඛවේ! බුහ්මචරියං සත්ථා සම්මුබීහුතෝ. තස්මා තිහ භික්ඛවේ! විරියං ආරහථ අප්පත්තස්ස පත්තියා අතධිගතස්ස අධිගමාය අසච්ඡිකතස්ස සච්ඡිකිරියාය. "එවං තෝ අයං අමහාකං පබ්බජ්ජා අවඤ්ඣා හවිස්සති සඵලා සඋදුයා. යෙසඤ්ච මයං පරිභුඤ්ජාම වීවර පිණ්ඩපාත සෙනාසන ගිලානප්පච්චයභේසජ්ජ පරික්ඛාරං, තේසං තේ කාරා අම්භේසු මහප්ඵලා හවිස්සන්ති මහානිසංසා' ති.
- (9) ඒවං හි වෝ භික්ඛවේ! සික්ඛිතබ්බං අත්තත්ථං වා භික්ඛවේ! සම්පස්සමානේත අලමේව අප්පමාදේන සම්පාදේතුං. පරත්ථං වා භික්ඛවේ! සම්පස්සමානේත අලමේව අප්පමාදේන

සම්පාදේතුං. උභයන්ථං වා හික්ඛවේ! සම්පස්සමානේන අලමේව අප්පමාදෙන සම්පාදේතුන්ති.

# දශබල සූතුයේ භාවය

(1) මා විසින් මෙසේ අසන ලදී. එක් සමයෙක්හි හාගාවතුන් වහන්සේ සැවැත් නුවර අනේපිඩු මහ සිටුහු විසින් කරවන ලද ජේතවනාරාම විහාරයෙහි වැඩ වෙසෙන සේක. එකල්හි භාගාවතුන් වහන්සේ 'මහණෙනි' යි කියා භික්ෂූන් ඇමතු සේක. ඒ භික්ෂූහු 'ස්වාමීනි' කියා භාගාවතුන් වහන්සේට පිළිවදන් දුන්හ. භාගාවතුන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

(2) මහණෙනි! තථාගතයන් වහන්සේ දශබලයෙන් යුක්ත වූවාහු චතුවේශාරදාඥනයෙන් යුක්ත වූවාහු තමන් වහන්සේ උත්තමස්ථානයෙහි ඉන්නා බව පුතිඥ කරන්නාහ. පිරිස්හි සිංහනාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්තාහ.

(3) මේ රූපයය, රූපය උපදිත්තේ මෙසේ ය, රූපය තිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මේ වේදනාවය, වේදනාව උපදින්නේ මෙසේ ය, වේදනාව නිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මේ සංඥවය, සංඥව උපදින්නේ මෙසේ ය, සංඥව නිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මොහු සංස්කාරයෝය, සංස්කාරයන් උපදින්නේ මෙසේ ය, සංස්කාරයන් තිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මේ විඥනයය, විඥනය උපදින්නේ මෙසේ ය, විඥතය නිරුද්ධ වත්තේ මෙසේ ය, මෙය ඇති කල්හි මෙය වේය, මෙය ඉපදීමෙන් මෙය උපදී ය, මෙය නැති කල්හි මෙය තො වේය, මෙය නිරෝධයෙන් මෙය නිරුද්ධ වේය. අවිදාහව පුතාය කොට සංස්කාරයෝ උපදිති, සංස්කාරයන් පුතාය කොට විඥනය උපදී, විඥානය පුතා කොට නාමරූප උපදී, නාමරූපයන් පුතා කොට ෂඩායතනය උපදී, ෂඩායතනය පුතාය කොට ස්පර්ශය උපදී, ස්පර්ශය පුතාය කොට වේදනාව උපදී, වේදනාව පුතාය කොට තණ්හාව උපදී, තණ්හාව පුතාය කොට උපාදනය උපදී, උපාදනය පුතාය කොටගෙන හවිය උපදී, හවය පුතාය කොට ජාතිය වේ. ජාතිය පුතාය කොට ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දෞර්මනසා උපායාසයෝ වෙත්. මෙසේ මේ සකල දු:බ දුඃඛස්කන්ධයාගේ පහළ වීම වේ.

Non-commercial distribution

(4) අවිදාහාවගේ ම නිරවශේෂ නිරෝධයෙන් සංස්කාර නිරෝධය වේ. සංස්කාර නිරෝධයෙන් විඥන නිරෝධය වේ. විඥන නිරෝධයෙන් නාමරූප නිරෝධය වේ. නාමරූප නිරෝධයෙන් ෂඩායතන නිරෝධය වේ. ෂඩායතන නිරෝධයෙන් ස්පර්ශ නිරෝධය වේ. ස්පර්ශ නිරෝධයෙන් වේදනා නිරෝධයෙන් ස්පර්ශ නිරෝධයෙන් තණ්හා නිරෝධය වේ. කණ්හා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. උපාදන නිරෝධයෙන් හව නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධයෙන් ජාති නිරෝධය වේ. ජාති නිරෝධයෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දු:බ දෞම්නසා උපායාසයෝ නිරුද්ධ වෙති. මෙසේ මේ සකල දු:බස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.

(5) මහණෙති! මා විසිත් මෙසේ ධර්මය මතා කොට කියත ලද්දේ ය. උඩුකුරු කරත ලද්දේ ය. විවෘත කරත ලද්දේ ය. පැහැදිලි කරත ලද්දේ ය. අඩුවක් තැති කොට සම්පූර්ණ කොට පවසා ලද්දේ ය. මහණෙති! මා විසිත් මෙසේ ධර්මය මතාකොට පවසා ඇති කල්හි උඩුකුරු කොට ඇති කල්හි වැසුම් හැර ඇති කල්හි පැහැදිලි කොට ඇති කල්හි සැදහැයෙත් පැවිදි වූ කුලපුතුයා විසිත් "සමත් තහරත් ඇටත් ඉතිරි වෙතොත් ඉතිරි වේවා. ශරීරයේ ලේ මස් වියළී යතොත් වියළී යේවා, පුරුෂ ව්යා්යෙත් පුරුෂ පරාකුමයෙන් යම් අර්හත්වයකට පැමිණිය යුතු ද එයට තො පැමිණ වීර්යය නැවැත්වීමක් තො වන්නේ ය" යි වියාාී කරන්තට සුදුසු ය.

(6) මහණෙනි! අලසයා ලාමක වූ අකුශල ධම්යන්ගෙන් යුක්ත ව දුකින් වෙසෙන්නේ ය. අර්හත්ඵල සංඛාාත මහත් වූ අර්ථය පිරිහෙවා ගන්නේ ය. මහණෙනි! පටන් ගන්නා ලද වියා්ය ඇත්තේ ලාමක වූ අකුශල ධර්මයන් ගෙන් වෙන් වූයේ සැපයෙන් වෙසෙන්නේ ය. අර්හත්ඵල සංඛාාත මහත් වූ අර්ථය සම්පූර්ණ කරන්නේ ය.

(7) මහණෙති! ලාමක වූ ශුද්ධාදියෙත්, අගු වූ අර්හ-ත්වයට පැමිණීමක් තො වන්තේ ය. අගු වූ ශුද්ධාදියෙන් ම අගු ඵලයට පැමිණීම වන්තේ ය.

(8) මහණෙනි! මේ ශාසන ධර්මය පැදුණා වූ බිමෙකි. ශාස්තෘවරයා සම්මුඛව ඇත්තේ ය. එහෙයින් මහණෙනි! "මෙසේ Non-commercial distribution කිරීමෙත් අපගේ පැවිද්ද වද තො වත්තේ ය, සඵල වත්තේ ය. දියුණු වත්තේ ය. අපි යමකුගේ චීවර පිණ්ඩපාත සේතාසත ගිලාත පතායත් පරිභෝග කරමුද අපට උපකාර කරත්තවුන්ගේ ඒ දීමතා මහත්ඵල මහානිසංස වන්තාහ"යි තො පැමිණියා වූ ලෝකෝත්තර මාර්ගාදියට පැමිණීම පිණිසත් තො ලැබූ ලෝකෝත්තර මාර්ගාදිය ලබනු පිණිසත් පුතාකෂ තො කළ ධර්ම පුතාකෂ කිරීම පිණිසත් උත්සාහ කළ යුතු ය.

(9) මහණෙනි! තොප විසිත් මෙසේ භික්මිය යුතු ය. මහණෙති! ආත්මාර්ථය හෝ දක්තහු විසින් අපුමාදයෙන් යුක්ත වීමට සුදුසුම ය. පරාර්ථය හෝ දක්තහු විසින් අපුමාදයෙන් යුත්ත වීමට සුදුසු ය. උභයාර්ථය ම හෝ දක්නහු විසින් අපුමාදයෙන් යුක්ත වීම සුදුසු ය.

# දශබල සූතුයේ විස්තරය

ලොව වෙසෙන ලාමක අදහස් ඇති බොරුකාරයන් මායාකාරයන් සේ බුදුවරයන් වහන්සේලා ආක්ම වර්ණනාවට කැමැත්තෝ නො වෙති. බුදුන් වහන්සේ විසින් මහත් වූ ආක්ම වර්ණනාවකින් යුක්ත කොට මේ සූතුය දේශනය කර තිබෙන්නේ ශුාවකයන්ගේ සිතට මේ අනුශාසනය තදින් ඇතුළු කිරීම සඳහා ය. මෙය පැවිද්දත් විසින් නිතර භාවිත කළ යුතු - නිතර සිහිකළ යුතු සූතුයෙකි. සසර දුකින් මිදෙනු කැමති ගිහියන් විසින් ද එසේම හාවිත කළයුතු සිහි කළ යුතු සූතුයෙකි. මෙය පාඩම් තිබීම යෝගාවචරයන්ට ඉතා පුයෝජන ය.

බුදුරජාණත් වහත්සේ විසිත් දනගෙත ඇති ධම් අතුරෙන් සමහරක් කරුණු ලොව වෙසෙත අතා පුාඥයන් විසින් ද දනගෙන ඇති ඒවා ය, පරම ගම්හීර වූ මේ පුනීතාපමුත්පාද ධර්මය බුදුරජාණත් වහත්සේ හැර කිසිම අතා ශාස්තෘවරයකු විසිත් සොයාගෙත - දනගෙන තුබූ දෙයක් තො වේ. එය බුදුත් වහත්සේ විසින් දීර්ඝ කාලයක් මුළුල්ලෙහි පෙරුම් පුරා ලබාගත් විශිෂ්ඨ ඥනයෙන් අවබෝධ කරගන්නා ලද්දකි. ඒ ධර්මය පිළිබඳ තථාගතයන් වහත්සේ ගේ දනුමෙහි කිසිදු දුබල බවක් හෝ අඩු කමක් හෝ නැත. ඒ ධර්මයෙහි අල්පමානු වූ වරදක් ද

186

තැත්තේ ය. එබැවිත් මනුෂායකුට තබා දේව බුහ්මයකුට වුව ද ඒ පුතීතාසමුත්පාද ධර්මයෙහි අඩුවක් හෝ වරදක් දක්වා ඒ ධර්මය තො පෙරළිය හැකි ය. අවලංගු තො කළ හැකි ය. එබැවිත් තථාගතයත් වහත්සේ ඕනෑම පිරිසක් මැද අභීතව ඒ ධර්මය දේශතය කරත සේක. ඒ අභීත දේශතය තථාගතයත් වහත්සේ ගේ සිංහතාදය ය.

පුතීතාසමුත්පාදය දක්වත්තා වූ මේ සූතුය තථාගතයන් වහත්සේ ගේ සිංහතාදය ය. මේ සූතුයට "සිංහතාද සූතුය" යත තම ඉතාම උචිත ය. එහෙත් මෙයට ඒ තම සංගීත කාරක මහරහතන් වහත්සේලා විසින් තො තබන ලදුයේ තවත් එබදු දේශතා ඇති හෙයිති. මෙයට දශබල සූතුය යන නාමය තබා ඇත්තේ සූතුය පටන් ගැනීමේ දී ම දශබලය සඳහන් වී ඇති බැවිනි. මේ සූතුය පදයක් පාසා විස්තර කළහොත් මහා ගුන්ථයක් වත්තේ ය. මේ සූතුයෙහි එන පුධාන කරුණුවලින් අනුලෝම පට්ලෝම පටිච්චසමුප්පාද දෙක මේ ගුන්ථයේ විස්තර කර ඇත්තේ ය. දශබලඥතය චතුවෛීශාරදා ඥතය පඤ්චස්කන්ධය යනාදිය මේ සූතුයෙහි විස්තර කළ යුතු කරුණු ය.

#### දශබල ඥන.

බලඥත තාමයෙත් හඳුන්වන විශේෂ ඥත දශයක් තථාගතයන් වහන්සේට ඇත්තේ ය. ඒ ඥනයන් නිසා තථාගතයන් වහන්සේට ලෝකයේ උසස් ම තැන හිමි වී තිබේ.

#### දශබල ඥනයෝ නම් :-

- (2) විපාක ඤාණය,
- (3) සබ්බත්ථගාමිනීපටිපද ඤාණය,
- (4) අතේකධාතු තාතාධාතු ඤාණය,
- (5) නානාධිමුත්තික ඤාණය,
- (6) ඉන්දියපරෝපරියත්ති ඤාණය,
- (7) ක්ටානවිමොක්ඛසමාධිසමාපත්ති ඤාණය,

- (8) පුබ්බේනිවාසානුස්සති ඤාණය,
- (9) දිබ්බචක්බු ඤාණය,
- (10) ආසවක්ඛය ඤාණය,

යන මොවුහු ය.

### දශබල ඥනය දක්වෙන ගාථා දෙකක් මෙසේ ය :–

''ඨානා ඨාතේ විපාකේ ච – මග්ගෙ සබ්බත්ථ ගාමිනං, තානාධාතුම්හි ලෝකස්මිං – අධිමුත්තිම්හි පාණිනං,

පරෝපරියත්තෙ ඤාණං - ඉත්දියාතඤ්ච ජත්තුතං, ඣාතාදීසු ඤාණං - පුබ්බේ නිවාසේ දිබ්බවක්බු ච, ආසවක්ඛයඤාණන්ති - දසඤාණබලං මතං."

මේ බලඥන දශය පිළිබඳ ව දීර්ඝ විස්තරයක් විහංගප්පුකරණයේ ඤාණවිහංගයේ හා එහි අටුවාවෙහි එන්නේ ය.

(1) "ඉධ තථාගතෝ ධානඤ්චධානතෝ අට්ඨානඤ්ච අට්ඨානතෝ යථාහතං පජානාති ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතො ආසහං ධානං පටිජානාති ෟරිසාසු සීහනාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තෙති"යි.

විහංග පාළියෙහි දක්වෙත පරිදි ''මේ මේ දේ සිදුවීමට හේතු ඇත්තේ ය, මේ මේ දේ සිදුවීමට හේතු තැත්තේ ය, මේ හේතුවෙත් මෙය සිදුවත්තේ ය මේ හේතුවෙත් මෙය සිදු තො වත්තේ ය යි සියල්ල පිළිබඳ වූ ම හේතු අහේතූත් තථාගතයන් වහත්සේ තත්ත්වාකාරයෙන් දත්තාහ. හේතු අහේතූ පිළිබඳ දනුමෙහි අඩුවක් උත්වහත්සේට තැත. ඒ හේතු අහේතූ දත්තා නුවණ තථාගතයත් වහත්සේ ගේ පළමුවන බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයත් වහත්සේ ලෝකයේ ශේෂ්ඨස්ථානයේ ඉත්තා සේක. පිරිස්හි සිංහතාදය පවත්වන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක".

(2) "පුන ච පරං කථාගතෝ අතීතානාගත-පව් චුප්පන්නානං කම්මසමාදනානං ධානසෝ හේතුසෝ විපාකං යථාහතං පජානාති, යම්පි තථාගතෝ අතීතානාගත පව් චුප්පන්නානං Non-commercial distribution කම්මසමාදනානං ඨානසෝ හේතුසෝ විපාකං යථාභූතං පජානාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨානං පටිජානාති පරිසාසු සීහනාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තෙති"යි.

විහංග පාළියෙහි දක්වෙත පරිදි "මේ මේ කර්මයෙන් මෙබළ විපාකයක් ඇත්තේය යි අතීතානාගත වර්තමාන යන කාලතුයට අයත් කර්මයන් ගේ විපාක තථාගතයන් වහන්සේ නිවැරදි ලෙස අඩුපාඩුවක් නැතිව හොඳින් ම දන්නා සේක. ඒ කර්ම විපාක දන්නා ඥනය තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දෙවන මහා බලය ය. ඒ බලය නිසා ද තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයේ ශ්රේ ස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහතාදය පවත්වන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක."

(3) "පුත ච පරං තථාගතෝ සබ්බත්ථගාමිනි පටිපදං යථාභිතං පජානාකි, යම්පි තථාගතෝ සබ්බත්ථ ගාමිනි පටිපදං යථාභිතං පජානාකි ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හොකි, යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨාතං පටිජානාකි පරිසාසු සීහනාදං නදකි බුහ්මචක්කං පවත්තේකි" යි.

විහංග පාළියෙහි දක්වෙත පරිදි තථාගතයන් වහත්සේ "මේ සක්ත්වයා තරකයට පමුණුවත පුතිපත්ති ය ය, මේ කිරිසන් බවට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය, මේ පේතතවයට පමුණුවන පුතිපත්තිය ය, මේ මිනිස් ලොවට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය, මේ දෙව්ලොවට පමුණුවන පුතිපත්තිය ය, මේ නිවතට පමුණුවන පුතිපත්තිය ය කියා සැමතැතට ම පමුණුවත පිළිවෙත් දන්නා සේක. ඒ සැමතැතට ම යන පිළිවෙත් දන්තා නුවණ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ තුන්වත තථාගත බලය ය. ඒ බලයෙන් තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශුෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද පවත්වන සේක. බුන්මචකුය පවත්වන සේක.

(4) "පුත ච පරං තථාගතෝ අනේකධාතු තාතා ධාතු ලෝකං යථාභිතං පජාතාති, යම්පි තථාගතෝ අනේකධාතු තාතාධාතු ලෝකං යථාභිතං පජාතාති. ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං භෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං Non-commercial distribution ඨාන∙ පටිජානාති පරිසාසු සීහනාද∙ නදති බුහ්මචක්ක∙ පවත්තේති"යි.

විභංග පාළියෙහි දක්වෙත පරිදි "මේ රූපය මේ වේදතාවය යතාදීත් ස්කත්ධයන්ගේ තානත්වය දත්තාහ, ආයතනයන්ගේ තානත්වය දත්තාහ, ධාතූත්ගේ තානත්වය දත්තාහ, මෙසේ අනේකධාතු තානාධාතු ලෝකයේ තානත්වය දත්තා නුවණ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ සතරවන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශෝෂ්ඨ ස්ථානයෙහි ඉන්තා සේක. සිංහ තාදය කරන සේක. බුහ්මවකුය පවත්වන සේක."

(5) "පුත ච පරං තථාගතෝ සත්තානං තානාධිමුත්තිකතං යථාභුතං පජානාති, යම්පි තථාගතෝ සත්තානං තානාධිමුත්තිකතං යථාභුතං පජානාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨානං පටිජානාති පරිසාසු සීහනාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති" යි.

දක්වෙත පරිදි "ලාමක අදහස් ඇත්තෝ ද ඇත, උසස් අදහස් ඇත්තෝ ද ඇත, ලාමක අදහස් ඇතියෝ ලාමක අදහස් ඇතියවුන් හජනය කරන්නාහ. උසස් අදහස් ඇතියෝ උසස් අදහස් ඇතියවුන් හජනය කරන්නාහ යනාදීන් සත්ත්වයන් ගේ අදහස් දන්නා නුවණ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පස්වන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශ්රේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්නාහ."

(6) "පුත ව පරං තථාගතෝ පරසත්තානං පරපුග්ගලානං ඉන්දියපරෝපරියත්තං යථාහතං පජානාති යම්පි තථාගතෝ පරසත්තානං පරපුග්ගලානං ඉන්දිය පරෝපරියත්තං යථාහතං පජානාති ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨානං පටිජානාති පරිසාසු සීහනාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති."

යනුවෙන් දක්වෙන පරිදි ''තථාගතයන් වහන්සේ මොවුන් ගේ ශුද්ධාදි ඉන්දියයෝ තරුණ අවස්ථාවෙහි පවත්නාහ. Non-commercial distribution මොවුත්ට මේරූ දියුණු වූ ශුද්ධාදි ඉන්දියයෝ ඇත්තාහ යි සත්ත්වයත් ගේ ඉන්දියයන් මෝරා ඇති නැති බව තත් වූ පරිද්දෙන් දන්තාහ. තථාගතයන් වහත්සේ ගේ ඒ පරසත්ත්වයන් ගේ ඉන්දිය තත්ත්වය දක්තා ඥනය සවන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහත්සේ ලෝකයෙහි ශේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක.

(7) "පුත ච පරං තථාගතො ඣාතවිමොක්ඛ සමාධි-සමාපත්තීනං සංකිලේසං වෝදනං වුට්ඨානං යථාභුතං පජාතාති, යම්පි තථාගතෝ ඣාතවිමොක්ඛ සමාධිසමාපත්තීනං සංකිලේසං වෝදනං වුට්ඨානං යථාභුතං පජාතාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨානං පටිජාතාති පරිසාසු සීහතාදං තදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති."

යනුවෙත් දක්වෙත පරිදි ''තථාගතයත් වහත්සේ පුථමධාාතාදි ධාාත චතුෂ්කයා ගේ ද අෂ්ට විමෝක්ෂ යත් ගේ ද සවිතර්ක සවිචාර සමාධාාදි තිවිධ සමාධිය ගේ ද තව වැදෑරුම් අනුපූර්වසමාපත්තීන් ගේ ද පිරිහෙත අතට වැටී ඇති බව ද දියුණුවත බව ද ධාාතාදියෙත් තැහී සිටීම ද තක් වූ පරිදි දත්තාහ. තථාගතයන් වහත්සේ ගේ ඒ ධාානය ගැත දත්තා නුවණ සත්වත තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහත්සේ ලෝකයෙහි ශුෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉත්තා සේක. පිරිස්හි සිංහතාද කරන සේක. බුහ්ම චකුය පවත්වන සේක.

(8) "පුත ව පරං තථාගතෝ පුබ්බේතිවාසානුස්සතිං යථාහතං පජාතාති, යම්පි තථාගතෝ පුබ්බේතිවාසානුස්සතිං යථාහතං පජාතාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හෝති යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසහං ඨාතං පටිජාතාති පරිසාසු සීහතාදං තදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති."

යනුවෙත් දක්වෙත පරිදි ''තථාගතයන් වහන්සේ තමන් වහත්සේ ගේ පෙර උපත් ජාති පිළිවෙළ මැතවිත් දක්තාහ. ඒ පෙර උපත් ජාති පිළිවෙළ දක්තා ඥනය තථාගතයන් වහන්සේ ගේ අටවන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ Non-commercial distribution ලෝකයෙහි ශුේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්නාහ."

(9) "පුත ච පරං තථාගතෝ සත්තානං චුතුපපාතං යථාහතං පජාතාති. යම්පි තථාගතෝ සත්තානං චුතුපපාතං යථාහතං පජාතාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හෝති, යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසහං ඨාතං පටිජාතාති. පරිසාසු සීහතාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති."

යනුවෙත් දක්වෙත පරිදි තථාගතයත් වහත්සේ අසවල් සත්ත්වයා චුතව අසවල් තැත උපත්තේ ය යි සත්ත්වයත් ගේ චුතුබ් උත්පත්ති දෙක තත් වූ පරිදි දත්තාහ. තථාගතයත් වහත්සේ ගේ ඒ පරසත්ත්වයන් ගේ චුනුති උත්පත්ති දත්තා නුවණ තව වත තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයත් වහත්සේ ලෝකයෙහි ශේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්තා සේක. පිරිස්හි සිංහතාද පවත්වන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක."

(10) "පුත ච පරං තථාගතෝ ආසවාතං ඛයං යථාහතං පජාතාකි, යම්පි තථාගතෝ ආසවාතං ඛයං යථාහතං පජාතාකි, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හොකි. යං බලං ආගම්ම තථාගතො ආසභං ඨාතං පටිජාතාකි පරිසාසු සීහතාදං තදකි බුහ්මචක්කං පවත්තේකි."

යනුවෙත් දක්වෙත පරිදි තථාගතයත් වහත්සේ කාමාදි සකලාශුවයත් ක්ෂයකොට අර්හත්ඵල සමාධිය ලබා සිටිත සේක. නිර්වාණය දක්තා වූ ඒ අර්හත්ඵල ඥනය තථාගතයත් වහත්සේ ගේ දසවන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයත් වහත්සේ ලෝකයෙහි ශුේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉත්තා සේක. පිරිස්හි සිංහතාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්තාහ."

මේ දශබලඥනය සංක්ෂේපයෙන් දක්වීම ය. විස්තර දනුකැමැත්තෝ මජ්ඣිම නිකායේ මහාසීහතාද සූතුයෙන් හා අභිධර්ම පිටකයේ විහංගපුකරණයෙන් ද අප විසින් සම්පාදිත "**සූවිසි මහ ගුණය**" පොතෙන් ද බලාගත යුතු ය. තථාගතයන් වහන්සේට නොයෙක් ඥන ඇත්තේ ය. ඇතමෙක් "දශබලඥනයය Non-commercial distribution

192

කියා අමුතු ඥන දශයක් නැත. ඒවාත් සර්වඥතාඥනයේ පුභේදමය" යි කියති. එය වැරදි මතයෙකි. සර්වඥතාඥනය අනෙකකි. දශබලඥනය එයින් අනා ඥන දශයෙකි. ඒ ගැන වැඩිදුර කරුණු විහංග අටුවාවෙන් බලාගත යුතු.

# **බහ්ම**චකුය

"බහ්මචක්කං පවත්තේති" යන තැන බුහ්මචකුයයි කියනුයේ ධර්ම චකුයට මය. බුහ්මචක්ක යන්නෙහි තේරුම ශේෂ්ඨචකුය යනුයි. බුහ්ම ශබ්දය ශේෂ්ඨාර්ථයෙහි ය. කැරකෙන කල්හි එයට හසුවන සැමදෙයම කැපී යන රෝදයකට චකුායුධය ය යි කියනු ලැබේ. එය පැරණි ආයුධයකි. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ චතුරායාී සතාය දක්නා ඥනයත් කෙලෙස් සතුරන් විනාශ කරන්නක් බැවින් චකුායුධයක් වැනි ය. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ ඥනය පුතිවේධඥන - දේශනාඥන වශයෙන් දෙවැදෑරුම් වේ.

ප්රීවේධ ඥතය එක් ධර්ම චකුයෙකි. එයින් තථාගතයන් වහත්සේ ගේ සන්තානයෙහි වූ කෙලෙස් කැපී විනාශ වී ගියේ ය. දේශතා ඥතය මෙහෙයා දහම් දෙසන කල්හි එය අසන්නා වූ ජනයාගේ සන්තානයෙහි කෙලෙස් කැපී නැසී වැනසී යන්නේ ය. විනේයජනයන් ගේ සන්තානයෙහි කෙලෙස් නැසෙන වැනසෙන පරිදි දේශනාඥනයෙන් ධර්මය දේශනය කිරීම ධර්මචකුය පැවැත්වීම ය. කරකැවීම ය. සෙස්සනට ද පුකිවේධ ඥන දේශතාඥන ඇතද බුහ්මචක්ක - ධම්මචක්ක යන නම් ඒවාට තො කියනු ලැබේ. ඒ නම් වාහෙතර වන්නේ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඥනයට පමණෙකි.

# චතුර්වෛශාරදා ඥනය

තථාගතයන් වහන්සේ ගේ වෛශාරදාා ඥන සතර මහාසීහනාද සූතුයෙහි මෙසේ වදරා තිබේ.

(1) "සම්මාසම්බුද්ධස්ස තේ පට්ජානතෝ ඉමේ ධම්මා අනභිසම්බුද්ධාති, තනු වත මං සමණෝ වා බාහ්මණෝ වා දේවෝ වා මාරෝ වා බුහ්මා වා කෝච් වා ලෝකස්මිං සහධම්මේන Non-commercial distribution පටිචෝදෙස්සතීති නිමිත්ත මේතං සාරිපුත්ත! න සමනුපස්සාමි. ඒතම්පාහං සාරිපුක්ක! නිමිත්කං අසමනුපස්සන්තෝ ඛේමප්පත්තෝ වේසාරජ්ජප්ත්තෝ විහරාම.

(2) බීණාසවස්ස තේ පටිජානතෝ ඉමේ ආසවා අපරික්ඛීණාති, තතු වත මං සමණෝ වා බුාහ්මණෝ වා දෙවෝ වා මාරෝ වා බුහ්මා වා කෝචි වා ලෝකස්මිං පටිචෝදෙස්සතීති තිමිත්තමේතං සාරිපුත්ත! න සමනුපස්සාමි. ඒතම්පාහං සාරිපුත්ත! නිමිත්තං අසමනුපස්සන්තෝ ඛේමප්පත්තො අභයප්පත්තෝ වෙසාර-ජ්ජප්ත්තෝ විහරාමි.

(3) යේ බෝ පන තේ අන්තරායිකා ධම්මා වුක්තා තේ පටිසෙවතෝ නාලං අන්තරායාති, තතු වත මං සමණෝ වා බාහ්මණෝ වා දේවෝ වා මාරෝ වා බුහ්මා වා කෝච් වා ලෝකස්මිං සහධම්මේන පටිචෝදෙස්සතීති නිමිත්තමේතං සාරිපුත්ත! ත සමනුපස්සාමි. ඒතම්පාහං නිමිත්තං සාරිපුත්ත! අසමනුපස්සන්තෝ ඛේමප්පත්තෝ අභයප්පත්තෝ වේසාරජ්ජප්පත්තෝ විහරාමි.

(4) යස්ස බෝ පන තේ අත්ථාය ධම්මෝ දේසිතෝ සෝ න නියාහති තක්කරස්ස සම්මාදුක්ඛක්ඛයාති. තතු වත මං සමණෝ වා බුාත්මණෝ වා දේවෝ වා මාරෝ වා බුත්මා වා කෝචි වා ලෝකස්මිං සහධම්මේන පටිචෝදෙස්සතීති නිමිත්ත-මේතං සාරිපුත්ත! ත සමනුපස්සාමි. ඒතම්පාහං සාරිපුත්ත! නිමිත්තං අසමනුපස්සන්තෝ ඛේමප්පත්තෝ අභයප්පත්තෝ වේසාරජ් ජප්පත්තෝ විහරාමි.

(1) තථාගතයන් වහන්සේ තමන් වහන්සේ සියල්ල ම මනාකොට දන සිටින්නාහ යි පුතිඥ කෙරෙති. "නුඹ වහන්සේ සියල්ල දනිම්හ යි පුතිඥ කරතත් අසවල් කරුණ දන ගෙන නැතය කියා" ශුමණයකු විසින් හෝ බුාහ්මණයකු විසින් හෝ දෙවියකු විසින් හෝ මාරයකු විසින් හෝ බුහ්මයකු විසින් හෝ අන් කවරකු විසින් හෝ කරුණු සහිතව චෝදනා කරනු ඇතය කියා කිසි බියක් තථාගතයන් වහන්සේට නැත. තමන් වහන්සේ ගේ සර්වඥත්වය පිළිබඳව කිසි අඩුවක් නැති බව දන්නා උන්වහන්සේ ගේ ඥනය එක් වෛශාරදා ඥනයකි. Non-commercial distribution

(2) තථාගතයත් වහත්සේ කාමාදි සකලා ශ්‍රවයත් ක්ෂය කර සිටිම්හ යි ප්‍රතිඥ කරත්තාහ. "සකලාශ්‍රවයත් ක්ෂය කර සිටිම්හ යි ප්‍රතිඥ කරත ඔබ තවම අසවල් ආශ්‍රවය ක්ෂය කර තැතය" යි හේතු සහිතව කිසිවකු විසින් චෝදනා කරනු ඇතය යන බියක් උන් වහත්සේට නැත. තමන් වහත්සේ ගේ ආශ්‍රවක්ෂයෙහි කිසි අඩුවක් පාඩුවක් නැති බව දන්නා ඥනය එක් වෛශාරදා ඥනයෙකි.

(3) "තථාගතයන් වහන්සේ විසින් අන්තරායික ධර්ම සැටියට ප්‍රකාශ කර ඇති යම්කිසි කරුණක් අන්තරායික නො වේය" යි හේතු සහිතව දක්වා යම්කිසි කෙනකුන් විසින් චෝදනා කරනු ඇතය කියා බියක් උන් වහන්සේ ට නැත. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ බව දක්නා ඥනය එක් වෛශාරදා ඥනයෙකි.

(4) "තථාගතයත් වහත්සේ විසිත් දේශතය කරන ධර්මය අනුව පිළිපදිත්තාහට ඒ පිළිවෙතිත් දුක් කෙළවර කළ තො හේය" යි යම් කිසිවකු විසිත් හේතු සහිතව චෝදතා කරනු ඇතය කියා බියක් උත් වහත්සේට තැත. තථාගතයත් වහත්සේ ගේ ඒ බව දක්තා ඥතය එක් වෛශාරදා ඥතයෙකි. මෙසේ වෛශාරදා ඥත සතරක් ඇත්තේ ය.

බල ඥන දශය, වෛශාරදා ඥන සතරය යන මේ ඥන තුදුස යමකුට ඇත්තේ නම් ඒ තැනැත්තා ලෝකයෙහි ආශ්චයාී පුද්ගලයෙකි. එබදු පුද්ගලයකුට කිසි විටෙක වැරදීමක් නො විය හැකි ය. යම්කිසි දේශනයක් අසන්නහුට අවබෝධ වේ නම් එය ගැන අසන්නහුට සැකයක් ඇති නො වේ. එකෙණෙහි ම එය පිළිගැනේ. යම් දේශනයක් අසන්නහුට අවබෝධ නො වේ නම් එය පිළිගැනේ. යම් දේශනයක් අසන්නහුට අවබෝධ නො වේ නම් එය හැන සැක ඇති වේ. වාද ඇති වේ. පරම ගම්හීර පුනීතා සමුක්පාද ධර්මය අසන්නහුට ලෙහෙසියෙන් අවබෝධ වන්නේ තො වේ. එබැවින් එය ගැන සැක ඇති වේ. වාද ඇති වේ. අවබෝධ තො වන දෙයක් පිළිගන්නවා නම් පිළිගැනෙන්නේ දේශකයා කෙරෙහි ඇති විශ්වාසය උඩය.

ගැඹුරු ධර්මයක් දේශනය කරන කල්හි ශුාවකයන් කෙරෙහි ශුද්ධාව තො තබුණ හොත් ඔවුහු ''ඔවා අපට තේරෙන්නේ Non-commercial distribution තැක" කියා ඒ ධර්මය අහක දමනවා මිස එය ගැන සැලකිල්ලක් තො දක්වති. ශුද්ධාව ඇත්තෝ තො තේරෙන ධර්මය වුවද ඇසූ කල්හි "මෙය තො තේරෙන්නේ අපේ දුබලකම නිසා ය. මෙය තේරුම් ගැනීමට අප උත්සාහ කරන්නට ඕනෑය"යි සිතා ඒ ධර්මය මතක තබා ගන්නටත් අවබෝධකර ගන්නටත් උත්සාහ කෙරෙති. ධර්මය ගැන සැලකිල්ල දක්වති. ඒ සැලකිල්ල නිසා ශුාවකයෝ ඒ ධර්මය මතක තබා ගෙන එයට අනුව පිළිපැද කවද හෝ ඒ ධර්මය අවබෝධ කර ගෙන නිවන් පසක් කර ගනිති. තථාගතයන් වහන්සේ මේ සූනුයේ දී දශබලඥන චතුවේශාරදා ඥනයන් දක්වීමෙන් ආත්ම වර්ණනාවක් හා ධර්ම වර්ණනාවක් කරන ලදුයේ හිඤුන්ට ශුද්ධාව ඇතිකරනු පිණිස ය.

# පඤ්චස්ක න්ධය

මේ දශබල සූතුයේදී තථාගතයත් වහත්සේ විසින් පඤ්චස්කන්ධය පළමුකොට දක්වා වදරා, පසුව පටිච්චසමුප්පාදය දක්වා තිබෙන්නේ පටිච්චසමුප්පාදය හොඳින් තේරුම් ගත හැකි වීමට පඤ්චස්කන්ධය පිළිබඳ දනුම ඉතා පුයෝජන බැවිනි. පඤ්චස්කන්ධයට අයත් තාමරූපයන් වෙත් වෙන් වශයෙන් අභිධර්ම පොත්වල විස්තර කර ඇති සැටියට දනගෙන ඉත්තා අයට පුනීතාසමුත්පාද දේශනය ඇසූ කල්හි එය හොඳින් වටහාගත හැකි ය. ඒ පරමාර්ථ ධර්මයන් ගැන නො දත් කෙනකු පටිච්චසමුප්පාදය ගැන කොතෙක් ඇසුවත් කොතෙක් එය ගැන පොතපත කියෙච්චත් ඔහුට පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ හොඳ අවබෝධයක් නො වේ. එබැවිත් නාමරූප ධර්ම ටික බුදුදහම තේරුම් ගනු කැමති සැමදෙනා විසින් ම පළමුකොට උගත යුතු ය.

මෙය පඤ්චස්කත්ධය ගැත සැහෙත විස්තරයක් කිරීමට සුදුසු කැතක් තො වේ. මෙහි එය ගැත සාමාතා හැදිත්වීමක් පමණක් කරනු ලැබේ. අප විසින් සම්පාදිත **වතුරායෑ සතෳය** නමැති පොතෙහි පඤ්චස්කත්ධය පිළිබඳ තරමක විස්තරයක් ඇත. පඤ්චස්කත්ධයට අයත් තාමරූප ධර්මයන් පිළිබඳ විස්තරයක් අප විසින් සම්පාදිත **අභිධර්මයේ මූලික කරුණු** නමැති පොතෙහි ද

196

ඇත්තේ ය. පඤ්චස්කත්ධය ගැන දනුම ඇතිකර ගැනීමට ඒ පොත් කියවීම පුයෝජන වන බව මතක් කරමු.

මිනිසාය - ඇතාය - අශ්වයාය - ගවයාය - බල්ලාය -බළලාය යතාදි තම් තබාගෙන පුද්ගලයන් සත්ත්වයන් සැටියට සලකත්තේ ධාතු සමූහයත් ය. මිනිසාය කියනුයේ එක් ධාතු සමූහයකට ය. ඇතාය කියනුයේ තවත් ධාතු සමූහයකට ය. අශ්වයාය කියනුයේ තවත් ධාතු සමූහයකට ය. ඇත්ත වශයෙන් මිනිසකු ඇතිනම් ඒ මිනිසා එක් දෙයක් විය යුතු ය. ඇතකු ඇති නම් ඒ ඇතාත් එක් දෙයක් විය යුතු ය. මිනිසාය කියා සලකන දෙය විභාගකර බැලුවහොත් එතැන ඇත්තේ ධාතු බොහෝ ගණනකි. ඒ ධාතුනු ද නිතරම ඇත්තානු තො වෙති.

ගලායන ගංගාවක් දෙස යම් තැනක සිට බලන්නකුට ජලස්කන්ධයක් පෙනේ. අද ගහ දෙස බලා නැවත හෙට බැලුවාමත් අනිද්ද බැලුවාමත් වෙනසක් නැතිව ජලස්කන්ධය පෙනෙන්නට තිබේ. බැලූ තැනැත්තා අද දුටුයේත් ඊයේ දුටුයේත් පෙරෙයිද දුටුයේත් එකම ජලස්කන්ධය ය යි සිතයි. එහෙත් අද ගහ බලා හෙට ඇවිත් බලන කල්හි ඔහුට අද දුටු ජලයෙන් බිඳක්වත් හෙට දක්නට නො ලැබේ. හෙට ඔහු පැමිණ බලන්නට කලින් අද එතැන තුබූ ජලය සම්පූර්ණයෙන් ම බැස යන්නේ ය. ඉහළින් තුබූ ජලය එතැනට පැමිණෙන්නේ ය. හෙට ඔහුට දක්නට ලැබෙන්නේ අද නුදුටු ඒ අලුත් ජලය ය. ඒ අලුත් ජලය දක ඔහු ගිය පසු ඒ සියල්ල පහළට යන්නේ ය. අනිද්ද ඔහු ඇවිත් බැලුවාම ඔහුට දක්නට ලැබෙන්නේ ඊයේ දුටු ජලය නොව පසුව එහි පැමිණි ජලයෙකි.

එක් එක් සත්තානයක අවිදාහසංස්කාරාදි හේතූත් නිසා හටගත්නා වූ නාමරූප ධාතු සමූහයත් ගංගා ජලය මෙත් සලකාගත යුතු ය. ගහෙහි හෙට දක්නට ලැබෙත ජලය අද දුටු ජලය නො වන්නාක් මෙත් අනිද්ද දක්නට ලැබෙන්නේ හෙට දක්නා ජලය නො වන්නාක් මෙත් පුද්ගලයකු වශයෙත් සලකත තාම රූප ධාතු සමූහයක අද ඇති ඒවායින් ස්වල්පයකුදු හෙට නැත. හෙට ඇති ඒවායින් ස්වල්පයකුදු අනිද්දට නැත. උදේ තුබූ ධාතූන්ගෙන් ස්වල්පයකුදු සවස නැත. එක් පැයක තුබූ Non-commercial distribution ධාතූන්ගෙන් ස්වල්පයකුදු ඊළහ පැයෙහි නැත. එක් විනාඩි– යකදී තුබූ ඒවායින් ස්වල්පයකුදු ඊළහ විනාඩ්යේදී නැත. ගහෙහි පෙනෙන ජලය මෙන් නිතරම ඇත්තේ අලුත් නාම රූප ජාතීන් ය.

පුද්ගලයාය කියනුයේ අදත් හෙටත් අනිද්දත් මේ සතියේදීත් මේ මාසයේදීත් ලබන මාසයේදීත් මේ වර්ෂයේදීත් ලබන වර්ෂයේදීත්, එක් කෙනකු වශයෙන් මැරෙන තුරු ඉන්නා කෙනෙකි. සමහරුන් සලකන සැටියට මැරෙන්නේත් නැතිව දෙවන තුන්වන ජාතිවලටත් යන දෙයකි. මේ නාම රූප ජාති පරම්පරාවෙහි එබදු කල් පවත්නා කිසිම දෙයක් නැත. ඒ පුද්ගලයා, ඉබ්ලොම් - කවුඩුදත් - සා අං යනාදිය මෙන් සිතෙන් මවාගෙන ඇති සැටියට සලකන දෙයකි. ඇති සැටියට සලකන පුද්ගලයා ඇත්තටම නැතත් ඒ සැලකීමෙන් ඒ වැරදි හැහීමෙන් ඇතිවන නපුර නම් සතා වශයෙන් ම ඇතියකි.

අවිදාහ සංස්කාරාදි ද්වාදශාංගයෙන් යුක්ත වන මේ දුඃබස්-කන්ධයා ගේ නො සිදී පැවැත්මට, නැති පුද්ගලයකු ඇතය යන ඒ වැරදි හැහීම බලවත් හේතුවකි. සත්කාය දෘෂ්ටියය කියනුයේ ද එයටම ය. අව්දාහදි හේතුඵල ධර්ම පරම්පරාව වූ නාමරූප ධාතු සමූහය නිසා පවත්නා වූ සත්කාය දෘෂ්ටි සංඛාහත ඒ වැරදි හැහීම් දුරුකර ගැනීම පහසු වනු පිණිස තථාගතයන් වහත්සේ විසින් ඒ නාම රූප ධාතු සමූහය රූපස්කන්ධය, වේදනාය්කන්ධය. සඤ්ඤාස්කන්ධය. සංස්කාරස්කන්ධය, ව්ඤ්ඤාණස්කන්ධය කියා ඖදරික වශයෙන් කොටස් පසකට බෙද තිබේ.

රූපස්කන්ධය යනු පඨවි ආපෝ තේජෝ වායෝ යන ධාතු සතර හා ඒ සතර නිසා හටගන්නා වූ වර්ණ ගන්ධ රසාදි රූප සමූහය ය. රූපස්කන්ධය යි වෙන්කර ඇත්තේ පුද්ගලයා වශයෙන් සලකන ධාතු සමූහයෙහි ඉතා ඖදරික වූ කොට්ඨාශය ය. අභිධර්ම තුමයේ සැටියට වෙන් වෙන් වශයෙන් කියත හොත් රූප අටවිස්සක් ඇත්තේ ය. රූප අටවිස්සක් ඇතත් සෑම ශරීරයක ම රූප අටවිස්සක් නැත්තේ ය. අංග සම්පූර්ණ වූ එක් ශරීරයක තිබිය හැකි වැඩිම රූප ගණන සත්විස්සකි. අටවිස්ස යන මේ ගණන ශරීරවල තිබිය හැකි සියලුම රූප එක්කළ කල්හි ලැබෙන ගණන ය. බඹයක් පමණ උසට වැඩී ඇති මිනිස් සිරුර රූපස්කන්ධය ය. අනිකුත් සත්ත්වයන් ගේ ශරීරත් රූපස්කන්ධ ම ය. රූපස්කන්ධයට දනීමක් නැත. කියා කිරීමේ සමත් බවකුත් නැත. රූපස්කන්ධය කිුයා කරන්නාක් මෙන් පෙනෙත්තේ කාරක ශක්තියක් එහි ඇති නිසා නොව විඤ්ඤාණ ධාතුවේ බලයෙන් විඤ්ඤාණ ධාතුව අනුව එහි යාම් ඊම ආදි සෙලවීම් සිදුවන බැවිනි.

රූපස්කත්ධය කරත්තයක් වැනි බව කිය යුතු ය. යා හැකි ශක්තියක් කරත්තයට නැත, තුබූ තැනම දිරා යනවා මිස කරත්තය කවදවත් නො යන්නේ ය. කිසි කලෙක යන්නට සිතෙන්නේ නැත. කරත්තය සෙලවෙන්නේ කරත්තය තැනින් තැන යන්නේ, ගොනකු විසින් හෝ මිනිසකු විසින් ඇද්දහොත් ය. එමෙන් රූපස්කන්ධය ද තුබූ තැන ම තිබෙන්නකි. සෙලවෙන්නේ විඤ්ඤාණ ධාතුව විසින් සෙලවුව හොත් පමණෙකි. කිසි කිුයාවක් කිරීමට සමත් කමක් තැනි කිසි කිුයාවක් කවදවත් නො කරන රූපස්කන්ධය හැමදෙයම කරන සුවදුක් විදින පුද්ගලයකු විය හැකි ද? නො විය හැකිම ය.

වේදතාස්කත්ධය මෙසේ දත යුතු ය. වස්තු දෙකක් එකට සැපුණාම පෙර නො තුබූ හඩක් පහළ වත්තාක් මෙන්, ගිනි පෙට්ටියෙහි ගිනිකුර ඇතිල්ලුනාම නො තුබූ ගිත්තක් පහළ වත්තාක් මෙත්, චක්බු-සෝත-ඝාණ-ජිව්හා-කාය-මත යත මේ ඉත්දියයන්හි රූපාදි අරමුණක් සැපුණාම සුබස්වහාවයක් හෝ දුෘඛ ස්වහාවයක් හෝ ඒ අරමුණ පිළිබඳව මධාාස්ථ ස්වහාවයක් හෝ ඒ සන්තානයෙහි ඇති වේ. මේ ධර්මයන්හි වේදනා නාමයෙන් හඳුන්වන්නේ ඒ ස්වහාව තුන ය.

සාමානා ජනයා අතර රිදීමට හෙවක් ඉවසිය නො හෙත ස්වභාවයට වේදතාව ය යි කියනු ලැබේ. වේදතාස්කත්ධ ය යි කියනුයේ ඒ රිදීමට ය කියා වරදවා තො ගත යුතු ය. බුදු දහමෙහි උගන්වත වේදතා ස්කන්ධයට ඒ රිදීමත් ඇතුළත් ය. දුඃඛ වේදතාව ය - දෝමනස්ස වේදතාවය කියනුයේ ඒ රිදීමට ය. බුදු දහමේ දක්වෙත වේදතා ස්කන්ධයට සනීපයත් අයිති ය. සුඛ වේදතාවය - සෝමනස්ස වේදතාවය යන නම් Non-commercial distribution කියනුයේ සාමානාෳ ජනයා විසින් සනීපයය – සැපයය කියා සලකන දෙයට ම ය.

සැප සනීප කෙසේ දයි ඇසුව හොත් සැප දුක් දෙකම තැති කල්හි එයට දෙන පිළිතුර වරදක් තැතය කියා ය. එයින් අදහස් කරන්නේ මධාස්ථ භාවය ය. බුදු දහමෙහි උපේක්ෂා වේදතාවය යන තාමය වාවහාර කරන්නේ ඒ වරදක් තැතය කියන ස්වභාවයට ය.සුබ වේදතාවය දුඃබ වේදතාවය උපේක්ෂා වේදතාවය කියා එක් කුමයකින් වේදතා තුතක් ද, සුබ-වේදතාවය, සෝමනස්ස වේදතාවය, දුඃඛ වේදතාවය, දෝමනස්ස වේදතාවය, උපේක්ෂා වේදතාවය කියා තවත් කුමයකින් වේදතා පසක් ද තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදරා තිබේ. ඒවායේ විස්තර වුවමතා නම් අභිධර්ම පොත්වලින් උගත යුතු ය. වේදතා ස්කන්ධය යි කියනුයේ ඒ වේදතා රාශියට ය.

දුඃඛ වේදනාවක් ඇතිකරවන අනිෂ්ටාරම්මණයක් ඉන්දියයන්හි ගැටුණාම දුඃඛ වේදනාවක් ඇතිවීම වැළැක්වීමේ ශක්තියක් කාහටවත් නැත්තේ ය. කාගේවත් විධානයක් නැතිව දුඃඛ වේදනාවට හේතුවන අරමුණ ඉන්දියයන්හි ගැටුණාම දුඃඛ වේදනා ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේ ය. සුඛ වේදනාව ඇති කරන අරමුණක් ඉන්දියයන්හි ගැටුණාම ද කාගේවත් විධානයක් නැතිව සුඛ වේදනාවක් ඇති වී නිරුද්ධ වන්නේ ය. සුඛ වේදනාව හොදය කියා එය නිරුද්ධ වන්නට නොදී කල් පවත්වා ගැනීමේ ශක්තියක් කාහටවත් නැත්තේ ය.

ඒ ඒ අරමුණු ගැටීම හේතු කොට ගෙන මේ නාම රූප ධර්ම පරම්පරාවෙහි ඒ ඒ වේදනා ඇතිව නැතිව යනවා මිස ඒවා පාලනය කරන පවත්වන කිසිවකු ඒ නාම රූප ධර්ම අතර නැත. වේදනාව ඇතිව නැතිව යනවා මිස, විදින පුද්ගලයෙක් නැත. හේතූන් ගේ සංයෝගයෙන් ඉපිද බිදී යන ඒ වේදනා රාශිය ද පුද්ගලයකු නො විය හැකි ය.

සංඥස්කන්ධය මෙසේ දතයුතු. චක්ෂුරාදි ද්වාර සයට රූපශබ්දදි අරමුණු පැමිණෙන කල්හි, රූපශබ්දදි අරමුණු ද්වාරයන්හි ගැටෙන කල්හි, ඒ අරමුණු නිසා සැපදුක් ඇතිවන්නාක් Non-commercial distribution මෙන් ම, නිලය - රතය - සුදය - උස් දෙයය - මිටි දෙයය - කුඩා දෙයය - මහත් දෙයය - වට දෙයය - සතරැස් දෙයය - මිනිසාය - සිංහලයාය - දෙමළාය - ගැහැනියය - පිරිමියාය - ළමයාය - තරුණයාය - මහල්ලාය - මවය - පියාය - සහෝදරයාය -සහෝදරීය - ගවයාය - එඑවාය - බල්ලාය - බළලාය - ඉරය - සඳය - තාරකාවය - පොළොවය - කත්දය - ගසය - ගලය - ගෙයය - ඇඳය - පුටුවය යතාදි හැඟීම් ඇති වේ. එසේ ඇති වත්තා වූ හැඟීම් රාශියට සංඥස්කත්ධය යි කියනු ලැබේ.

ස්කන්ධ පස අතුරෙත් සංඥස්කන්ධය විශාල ම ස්කන්ධය සැටියට කිය යුතු ය. ලෝකයෙහි බොහෝ භාෂා ඇත්තේ ය. එක් එක් භාෂාවක වචන ද බොහෝ ගණනක් ඇත්තේ ය. භාෂාවල ඇති ඒ වචන ගණනාවට එක එක සංඥව බැගිත් ඇත්තේ ය. ලෝකයෙහි අපුමාණ සත්ත්වයෝ ඇතහ. සත්ත්ව ගණනට ම සංඥ ද ඇත්තේ ය. ලෝකයෙහි පුමාණයක් නො කළ හැකි තරමට දුවා ද ඇත්තේ ය. ලෝකයෙහි පුමාණයක් නො කළ හැකි තරමට දුවා ද ඇත්තේ ය. ඒ සියලුම දුවායන් සම්බන්ධයෙන් දුවා ගණනට ම සංඥ ද ඇත්තේ ය. දුවායන්ගේ චලනයන් වූ කියා ද බොහෝ ඇත්තේ ය. කියා ගණනට සංඥ ද ඇත්තේ ය. මෙසේ බලන කල්හි පුමාණය නො කළ හැකි තරමට සංඥ ඇති බව තේරුම් ගත හැකි ය.

ලෝකයෙහි ඇති තාක් සංඥ සියල්ල ම එක් සන්තානයක ඇති වන්නේ නොවේ. සංඥස්කන්ධයට අයත් අපුමාණ සංඥවන්ගෙන් යම් කිසි පුමාණයක් එක් සන්තානයක ඇති වේ. ඉගෙනීම ය යි කියනුයේ ද සංඥස්කන්ධ මහත් කිරීම ය. දියුණු කිරීම ය. උගතුන් ගේ සන්තානයෙහි බොහෝ සංඥ ඇත්තේ ය. තූගතුත් ගේ සන්තානයෙහි අත්තේ සංඥ ස්වල්පයකි. තිරිසන් සතුන් ගේ පටන් සැමදෙනා කෙරෙහි ම සංඥ එක්තරා පුමාණයක් ඇත්තේ ය. තිරිසනුන්ට ආහාර පානාදිය සපයා ගැනීමටත් ආත්මය ආරක්ෂා කර ගැනීමටත් උපකාර වන්නේ මේ සංඥව ම ය.

කිසිවකු ගේ සංවිධානයක් නැතිව ද්වාරයන්හි අරමුණු ගැටීමෙන් ඒ අරමුණේ සැටියට යම් කිසි වේදනාවක් ඇති වන්නාක් මෙන් ම සංඥව ද ද්වාරයන්හි අරමුණු ගැටීම නිසා කිසිවකු ගේ Non-commercial distribution සංවිධානයක් නැතිව ම ගැටීමට පැමිණි අරමුණුවල සැටියට ම ඇති වන්නකි. ඕනෑ සැටියට සංඥවන් ඇති කරවන්නා වූ සංඥ කෙරෙහි අධිපති කම පවත්වන සංඥවන් ගේ අයිතිකාරයකු වූ පුද්ගලයෙක් මේ නාමරූප ධර්ම අතර නැත. ඉන් පිටත ද නැත. ද්වාරයන්හි අරමුණු ගැටීම නිසා වේදනාව සේ ම ඉපද ඉපද බිඳි බිඳී යන සංඥව සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නො වේ. ධාතු මාතුයෙකි.

සංස්කාරස්කන්ධය මෙසේය :- රූපාදි අරමුණු චක්ෂුරාදි ද්වාරයන්හි ගැටුණු කල්හි වේදනාව හා සංඥ ඇතිවීමෙන් පමණක් නවත්නේ නො වේ. ඒවායින් සමහරක් ගැන හොදය කියා තණ්හාව ඇති වේ. සමහරක් ගැන නරකය කියා ද්වේෂය ඇති වේ. එබැවින් ද්වාරයන්හි ගැටුණු ඒ රූපාදිය නිමිත්තෙන් ඒවා ඇති කිරීම - රැස්කිරීම - පරෙස්සම් කිරීම - විනාශ කිරීම -ඉවත් කිරීම - ඉවත්වීම - භුක්තිවිදීම ආදිය සමබන්ධයෙන් යාම - ඊම - දීම - ගැනීම - කෑම - ජීම - අනුබල දීම - පීඩා කිරීම - බොරු කීම - කේළාම කීම - එරුෂ වචන කීම - සාමානායෙන් කතා කිරීම ආදි බොහෝ කායික වාචසික මානසික කිුයා සිදු වේ. ඒ කියා සිදුකරන ශක්තිය වූ වේතනාව පුධාන වශයෙන් සංස්කාර නම් වේ.

සිදු කරත්තා වූ කියාවත්ගේ තාතත්වයෙන් බොහෝ වේතතා ඇත්තේ ය. ඒ වේතතා සමූහය එක්කොට සියල්ලට ම සංස්කාරස්කත්ධ ය යි කියනු ලැබේ. වේතතාව හා එක්වන ලෝහ - ද්වේෂ - මාත - දෘෂ්ටි - ඊෂ්ඨා - මාත්සය්ථා - ශුද්ධා - පුඥ - මෛතී - කරුණාදි තවත් ධර්ම රාශියක් ඇත්තේ ය. ඒ සියල්ල ද සංස්කාරස්කත්ධයට ම අයත් ය. සංස්කාරස්කත්ධයට අයත් වෛතසික ධර්ම පනසක් ඇත්තේ ය. ඒවා වුවමතා නම් අභිධර්ම පොත්වලින් උගත යුතු ය.

සංඛාර යන වචනය පිටකනුයෙහි නොයෙක් තැන්වල යෙදී ඇත්තේ ය, ඒ වචනයේ අර්ථ කීපයක් ඇත්තේ ය. මේ ස්කන්ධ කථාවෙහි එන සංස්කාර යන පදයේ අර්ථය වශයෙන් ගත යුත්තේ දෙපනස් චෛතසිකයන්ගෙන් වේදනා - සඤ්ඤා යන චෛතසික දෙක හැර ඉතිරි චෛතසික පනස ය. අනික් තැන්වල එන සංඛාර යත වචනයෙන් ඒ ඒ තැනට සුදුසු අර්ථය ගත යුතු ය. සෑම තැනදීම එකම අර්ථය ගන්නට් ී ගොස් ධර්මය අවුල් කර නො ගත යුතු ය.

සාමාතායෙන් බලන කල්හි ගමනාදි කිුයා ශරීරය විසින් සිදු කරත්තාක් මෙත් පෙතේ. ශරීරයට කිුයා කළ හැකි ශක්තියක් තැත. ඒ ඒ කිුයා සිදු කිරීමේ උත්සාහය වූ වේතනාව සිත හා බැදී උපදින වෛතසික ධර්මයකි. වේතනාව උපදනා කල්හි එයට අනුව සිත ද තවත් චෛතසික ද ඇති වේ. ඒ චිත්ත චෛතසික ධර්ම රාශිය නිසා උත්සාහ කරන කිුයාව සිදුවීමට සුදුසු පරිදි අත්පා ආදිය සොලවන එහා මෙහා යවන වායුවක් ශරීරය තුළ ඇති වේ. එයින් ගමනාදිය සිදු වේ. එය සිදු කරන පුධාන ධර්මය එකම වේතනාවය. එබැවින් එයට සංඛාර ය යි කියනු ලැබේ.

වේතතාව නිසාම ගමතාදි ඒ ඒ කියා සිදු වෙනවා මිස සක්ත්වයා ලෙස සලකන මේ තාමරූප ධාතු පුඤ්ජයෙහි ගමතාදි කියා සිදු කරන පුද්ගලයෙක් තැත. ආත්මයක් තැත. වේදතා සංඥවත් සේ ද්වාරයන්ට අරමුණු පැමිණීම නිසා ඉපද ඉපද ඒ ඒ මොහොතේ ම තැතිවී යත ඒ වේතතාද පුද්ගලයකු තො විය හැකි ය. ආත්මයක් තො විය හැකි ය.

විඥනස්කන්ධය මෙසේය :– ඇසට රූපයක් එළඹ සිටින කල්හි ඒ දෙය පෙනේ. පෙනීමය යි කියනුයේ ඒ රූප දක්නා සිත ඇතිවීමට ය. විඥනය යි කියනුයේ සිතට ය.

ඇසට රූපයක් එළඹ සිටි කල්හි ඇතිවත, දක්තා සිතට චක්බුවිඤ්ඤාණය යි කියනු ලැබේ. කතට ශබ්දයක් පැමිණි කල්හි ඇසීම සිදු වේ. ඒ ඇසීම කෙරුණු සිත සෝත විඤ්ඤාණ තම් වේ. තැහැයට ගත්ධයක් පිවිසි කල්හි ගඳ දනීමක් සිදු වේ. ගඳ දනගත්තා වූ ඒ සිත සාණවිඤ්ඤාණ තම් වේ. දිවට රසය ඇති දෙයක් පැමිණි කල්හි රස දනීම සිදු වේ. රසය දන ගත්තා වූ සිත දේකක් පැමිණි කල්හි රස දනීම සිදු වේ. රසය දන ගත්තා වූ සිත ජීවිභාවිඤ්ඤාණ තම් වේ. ශරීරයෙහි යම් කිසිවක් සැපුණු කල්හි ඒ සැපීම දතේ. සැපීම දත්තා වූ සිත කායවිඤ්ඤාණ තම් වේ. මතෝද්වාරය යම් කිසිවකට යොමු වූ විට ඒ දෙය දනගැනීම් වශයෙත් සිතක් උපදී. ඒ සිත මතෝවිඤ්ඤාණ තම් වේ. චක්ඛුව්ඤ්ඤාණ සෝතවිඤ්ඤාණ සාණවිඤ්ඤාණ ජීවිහා Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

විඤ්ඤාණ කායවිඤ්ඤාණ මනෝවිඤ්ඤාණ යන මේ සියල්ලට විඥනස්කන්ධ ය යි කියනු ලැබේ.

විඥනස්කන්ධයට අයත් සිත් එක් කුමයකින් අසූනවයක් ද තවත් කුමයකින් එකසිය විසිඑකක් ද වේ. ඒවා දනු කැමති නම් අභිධර්ම පොත්වලින් උගත යුතු ය. චක්බුවිඤ්ඤාණ නම් වූ සිත ඇසෙහි රූපච්ඡායාව ගැටීම නිසා ඇතිවන්නකි. එය අන්කිසි හේතුවකින් ඇතිවන්නේ නො වේ. කිසිවකු විසින් ඇති කළ හැකි දෙයක් ද නො වේ. එබැවින් තමාගේ කැමැත්ත අනුව චක්බුවිඤ්ඤාණය උපදවන චක්බුවිඤ්ඤාණය කෙරෙහි අධිපතිකම පවත්වන පුද්ගලයෙක් නැත.

ඇසෙහි රූපච්ඡායාව ගැටීම සිදුවුවහොත් චක්බු විඤ්ඤාණයේ ඉපදීම වැළැක්වීමට සමත් පුද්ගලයෙක් ද නැත. ඇසෙහි රූප-ච්ඡායාව ගැටීම නිසා ඉපද එකෙණෙහි බිඳී යන චක්බු විඤ්ඤාණය ද පුද්ගලයෙක් නො වේ. චක්බු විඤ්ඤාණය මෙන් ම සෝත-විඤ්ඤාණාදි විඤ්ඤාණ පස ද පුද්ගලයකු නො වන බව ආත්ම නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය.

රූපස්කන්ධාදී වශයෙන් පස් කොටසකට බෙද තිබෙන්නේ ද සංසාර චකුයට අයත් අවිදාහ - සංස්කාර - විඥන - නාමරූප - සළායතන - ස්පර්ශ - වේදනා - තෘෂ්ණා - උපාදන - හව - ජාති ජරා මරණ යන පුතීතාසමුත්පාදඩ් ග දොළොසම ය. ඒවා කොටස් පසකට බෙද තිබෙන්නේ සත්ත්වයාය පුද්ගලයාය ආත්මය කියා වරදවා ගැනීමේ දී විශේෂයෙන් අල්ලා ගන්නා ධර්මයන් ඒ ඒ කොටස්වලට ඇතුළු කිරීමෙනි. සත්ත්වයාය, පුද්ගලයාය, මමය කියා වරදවා ගන්නෝ වරින් වර එක එක දෙය ආත්මය කොට ගනිති. වරකට රූප සමූහය ආත්ම වශයෙන් ගනිති. වරකට වේදනාව ආත්මය වශයෙන් ගනිති. වරකට සංඥව ආත්මය වශයෙන් ගනිති. වරකට සංස්කාරයන් ආත්මය වශයෙන් ගනිති. වරකට විඤ්ඤාණය ආත්මය වශයෙන් ගනිති.

රූපය පුධාන කර ගෙන සිතන කථා කරන අවස්ථාවලදී සන්තානයෙහි ඇතිතාක් රූප එකක් කොට සත්ත්වයා පුද්ගලයා Non-commercial distribution

204

වශයෙන් ගෙන, මම කුඩාය - මම මහත්ය - මම උස්ය - මම මිටිය - මම කඑය - මම රතුය යනාදීන් කථා කරති. අසවලා කුඩාය - මහත්ය - උස්ය - මිටිය - කඑය - රතුය යනාදි පර -සන්තානගත රූප පුද්ගලයා කොට සිතති, කථා කරති.

වේදනාවත් උසස්කොට සලකත එක්තරා ධර්මයක් වත බැවිත් වේදනාව ගෙත මම සැප විදිමිය, දුක් විදිමිය, අසවලා සැප විදීය, දුක් විදීය කියා වේදනාව පුද්ගලයා කොට සිතති. කථා කරති. වේදනාව හැර සුවදුක් විදින අනිකකු නැති බැවිත් මම සැප විදිමියි කියන කල්හි මම යනුවෙත් ගැනෙන්නේ වේදනාස්කත්ධය ය.

සංඥව ගැත සිතත කියත අවස්ථාවලදී මම මේ මේ කරුණු දතිමිය, අසවලා මේ මේ දේ දත්තේ ය යි සංඥව පුද්ගලයා වශයෙත් ගෙත සිතති. කථා කරති. ඒ ඒ දෙය හැදිනීම සංඥව මිස හඳුනත පුද්ගලයකු තැති බැවිත් මම දතිමියි කියත කල්හි මම යනුවෙත් ගැනෙත්තේ සංඥාස්කන්ධය ය.

සංස්කාරයන් ගැන සිතන කථා කරන අවස්ථාවලදී මම යමිය - එමිය - දෙමිය - ගනිමිය - අසවලා යන්නේ ය - එන්නේ ය - ගන්නේ ය - දෙන්නේ ය කියා සිතන කියන කල්හි පුද්ගලයා කොට ගන්නේ සංස්කාරස්කන්ධය ය.

මම දකිමිය අසමිය යතාදීත් විඥතය පුධාන කොට සිතත කියන කල්හි මම යනුවෙත් අදහස් කරත්තේ විඥතස්කත්ධය ය. බොහෝ සෙයින් ආත්මසංඥව ඇති වත්තේ මේ රූපාදි කොටස් පස සම්බත්ධයෙනි. ඒවා වෙත් වශයෙත් තේරුම් ගත්තාම ආත්ම සංඥව - ආත්මදෘෂ්ටිය දුරුකර ගැනීම පහසු වේ. එබැවිත් තථාගතයත් වහත්සේ සංසාර චකුයට අයත් අවිදාහදි ධර්ම සමූහය මෙසේ පස් කොටසක් කොට වදළ සේක. විස්තර කළයුතු තවත් කරුණු ඇතත් ගුන්ථය මහත් වන බැවිත් දශබල සූනු විස්තරය මෙපමණකින් නවත්වනු ලැබේ. පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

# ආහාර සූතුය

(නිදන වග්ගසංයුක්තයේ ආහාර වර්ගයෙන්)

 එවං මෙ සුතං, එකං සමයං හගවා සාවත්ථීයං විහරති ජෙතවතෙ අතාථපිණ්ඩිකස්ස ආරාමෙ, තතු බො හගවා හික්බු ආමන්තෙයි 'හික්බවො' ති 'හදන්තෙ' ති තෙ හික්බු හගවතො පච්චස්සොසුං. හගවා එතදවොව.

 වත්තාරෝ මෙහික්ඛවේ! ආහාරා භුතානං වා සත්තානං ධීතියා සම්භවෙසීනං වා අනුග්ගහාය, කතමෙ වත්තාරෝ? කබලිංකාරෝ ආහාරෝ ඔළාරිකො වා සුබුමො වා: එස්සො දුනියෝ, මනොසඤ්චෙතනා තකියා, විඤ්ඤාණං චතුත්ථං. ඉමෙ බො හික්ඛවේ! චත්තාරෝ ආහාරා භූතානං වා සත්තානං ධීතියා, සම්භවෙසීනං වා අනුග්ගහාය.

- ඉමේ බො හික්බවේ! චක්තාරො ආහාරා කිං නිදනා කිං සමූදයා කිං ජානිකා කිං පහවා?
- චත්තාරෝ ආහාරා තණ්හා තිදතා කුණ්හා සමුදයා තණ්හා ජාතිකා තණ්හා පහවා.
- තණිහාචායං හික්බවේ! කිං තිදතා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පහවා?
- කණ්හා, වේදනා නිදනා වේදනා සමුදයා වේදනා ජාතිකා වේදනා පහවා.
- වේදතා චායං භික්ඛවේ! කිං තිදතා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පහවා?
- වේදනා, එස්ස නිදනා එස්ස සමුදයා එස්ස ජාතිකා එස්ස පහවා.
- එස්සො චායං භික්ඛවේ! කිං නිදනො කිං සමුදයො කිං ජාතිකො කිං පහවො?
- 10. ඵස්සො, සළායතනතිදනො සළායතන සමුදයො සළායතන ජාතිකො සළායතන පහවො. Non-commercial distribution

. 1

ආහාර සූතුය

- සළායතනඤ්චිදං භික්ඛවෙ! කිං නිදනං කිං සමුදයං කිං
  ජාතිකං කිං පහවං?
- 12. සළායතනං නාමරූපනිදනං නාමරූපසමුද්යං තාමරූපජාතිකං නාමරූප පහවං.
- 13. නාමරූපඤ්චිදං භික්ඛවේ! කිං නිදනං කිං සමුදයං කිං ජාතිකං කිං පහවං?
- නාමරූපං, විඤ්ඤාණනිදනං විඤ්ඤාණසමුදයං
  විඤ්ඤාණජාතිකං මිඤ්ඤාණ පහවං.
- 15. විඤ්ඤාණඤ්විදං හික්බවේ! කිං නිදනං කිං සමුදයං කිං ජාතිකං කිං පහවං?
- 16. විඤ්ඤාණං, සඩ්බාරනිදනං සඩ්බාරසමුදයං සඩ්බාරජානිකං සඩ්බාර පහවං.
- 17. සංඛාරාචිමෙ භික්ඛවෙ! කිං තිදනා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පහවා?
- ස්ඛාරා, අවිජ්ජානිදනා අව්ජ්ජාසමුදයා අව්ජ්ජා ජාතිකා අව්ජ්ජා පහවා.

ඉති බො හික්ඛවේ! අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා, සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං, විඤ්ඤාණපච්චයා තාමරූපං, තාමරූපපච්චයා සළායතනං, සළායතනපච්චයා එස්සො, එස්සපච්චයා වේදනා, වේදනාපච්චයා තණ්හා, තණ්හා පච්චයා උපාදනං, උපාදනපච්චයා හවො, හවපච්චයා ජාති, ජාති පච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදේව දුක්ඛ දෙමනස්සුපායාසා සම්හවත්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයො හොති.

අව්ජ්ජායක්වෙව අසෙසව්රාගනිරෝධා සංඛාරනිරෝධො, සංඛාරනිරෝධා විඤ්ඤාණනිරෝධො, විඤ්ඤාණනිරෝධා තාමරූපනිරෝධො, තාමරූපනිරෝධා සළායතන නිරෝධො, සළායතන නිරෝධා එස්ස නිරෝධො, එස්ස නිරෝධා වෙදනා නිරෝධො, වේදනා නිරෝධා කණ්හා නිරෝධො, කණ්හා නිරෝධා උපාදන නිරෝධො. උපාදන නිරෝධා භව නිරෝධො. හව Non-commercial distribution තිරොධා ජාති නිරොධො, ජාති නිරොධා ජරාමරණං සොක පරිදෙව දුක්බ දෙමනස්සු පායාසා නිරුජ්ඣන්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරොධො හොනීති.

# ආහාර සූතුයේ තේරුම

(1) මා විසින් මෙසේ අසත ලදී. එක්සමයෙක්හි හාගාවතුත් වහත්සේ සැවැත්තුවර ජේතවනයෙහි අනේපිඩු සිටුහුගේ ආරාමයෙහි වැඩවෙසෙත සේක. එකල්හි හාගාවතුත් වහත්සේ 'මහණෙති' යි භික්ෂූත්ට කථාකළ සේක. භික්ෂූහු 'ස්වාමීනි' යි හාගාවතුත් වහත්සේට පිළිවදත් දුන්හ. භාගාවතුත් වහත්සේ මෙසේ වදළ සේක.

(2) මහණෙති: උපත්තා වූ සක්ක්වයත් ගේ ජීවක් වීම පිණිස ද, ඉපදීම සොයන්තා වූ සක්ක්වයතට අනුගුහය පිණිස ද, මේ ආහාරයෝ සතරදෙතෙක් වෙති. කවර සතරදෙතෙක් ද යක්? ඖදරික වූ ද සූක්ෂ්ම වූ ද කබලිංකාර ආහාරය ය, දෙවෙනි වූ එස්ස ආහාරය ය, තුන්වැති වූ මතෝසඤ්චේකතා ආහාරය ය, සතරවෙති වූ විඤ්ඤාණ ආහාරය ය යත මොහුය. මහණෙති! ආහාරයෝ සතරදෙත උපත් සක්ක්වයත් ගේ පැවැත්මට ද ඉපදීම සොයන්තා වූ සක්ක්වයත් හට අනුගුහය පිණිස ද පවත්නාහ.

(3) මහණෙනි! මේ ආහාරයෝ සතරදෙන කුමක් හේතු-කොට ඇත්තාහු ද?

(4) ආහාරයෝ සතරදෙන තණිහාව හේතු කොට ආත්තෝ ය.

(5) මහණෙනි! මේ තණ්හාව කුමක් හේතු කොට ඇත්තේ ද?

(6) තණ්හාව වේදනාව හේතුකොට ඇත්තේ ය.

(7) මහණෙනි! මේ වේදනාව කුමක් හේතුකොට ඇත්තේ ද?

> (8) වේදනාව ස්පර්ශය හේතු කොට ඇත්තේ ය. Non-commercial distribution

(9) මහණෙනි! මේ ස්පර්ශය කුමක් හේතුකොට ඇත්තේ ද?

(10) ස්පර්ශය ෂඩායතනය හේතුකොට ඇත්තේ ය.

(11) මහණෙනි! මේ ෂඩායතන කුමක් හේතු කොට ඇත්තේ ද?

(12) ෂඩායතන නාමරුපය හේතු කොට ඇත්තේ ය.

(13) මහණෙති! මේ තාමරුපය කුමක් හේතුකොට ආත්තේ ද?

(14) නාමරුපය විඥනය හේතු කොට ඇත්තේ ය.

(15) මහණෙනි! මේ විඥනය කුමක් හේතු කොට ආත්තේ ද?

(16) විඥනය සංස්කාරයන් හේතු කොට ඇත්තේ ය.

(17) මහණෙති! මේ සංස්කාරයෝ කුමක් හේතු කොට ආත්තෝ ද?

(18) සංස්කාරයෝ අවිදාාාව හේතුකොට ඇත්තෝ ය.

මහණෙති! මෙසේ අවිදාාව තිසා සංස්කාරයෝ වත්තාහ. සංස්කාරයත් නිසා විඥතය උපදතේ ය, විඥතය නිසා තාමරූපය උපදතේ ය, තාමරූපය නිසා ෂඩායතනය උපදතේ ය, ෂඩායතනය නිසා ස්පර්ශය උපදතේ ය, ස්පර්ශය නිසා වේදතාව උපදතේ ය, වේදතාව නිසා තණ්හාව උපදතේ ය, තණ්හාව නිසා උපාදනය උපදතේ ය, උපාදනය නිසා භවය උපදතේ ය. භවය නිසා ජාතිය ප්රා මරණ ශෝක පරිදේව දු:ඛ දෞම්නසා උපායාශයෝ වත්තාහ. මෙසේ මේ සකල දු:ඛස්කන්ධයා ගේ පහළ වීම වන්නේ ය.

අවිදාාාවගේ ම ලෝකෝත්තර මාර්ගඥනයෙන් නිරවශේෂයෙන් නිරුද්ධවීම හේතු කොට සංස්කාරයන්ගේ නිරෝධය වේ. -පෙ-මෙසේ මේ සකල දුක්ඛස්කන්ධයාගේ නිරෝධය වේ.

මෙතෙකින් ආහාර සූතුයේ භාවය නිමි.

මේ සූතුයෙහි එත ''කිං තිදතා - කිං සමුදයා - කිං ජාතිකා - කිං පහවා'' යන වචන සතර එක ම අර්ථයක් දෙන වචන සතරකි. එකම අර්ථයක් දෙන වචන සතරක් මෙසේ එකතැන යෙදීම තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දේශනා විලාශයේ සැටියට නම් ශෝහත ය. එක අර්ථය දෙන වචන සතර එකතැන යෙදීමෙන් අසත්තහු ගේ සිතට කාරණය තදිත් කා වැදේ. එසේ ම අසත්තහුට කාරණය හොදින් අවබෝධ වේ. වචන සතර යෙදීමෙන් අසන්තවුන්ට දේශනය අපුිය නො වේ.

තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දේශනා විලාශයේ සැටියට එක අර්ථය කියවෙන වචන සතර එක තැන යෙදීම හොද වුව ද සිංහල හාෂා ශෛලියේ සැටියට එබදු යෙදුම් අශෝහන ය. සිංහල වාකායක එසේ යෙදුව හොත් එය කියවන්නවුන්ට - අසන්නවුන්ට අපිුය වාකායක් වේ. එබැවින් අප විසින් මේ සූතුයේ හාවය ලිවීමේදී "කිං නිදනා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පහවා" යන වචන සතර වෙනුවට "කුමක් හේතුකොට ඇත්තාහු ද" කියා එක වචනයක අර්ථය පමණක් යොදන ලදී.

### ආහාර සතර

කබලිංකාරාහාරය, එස්සාහාරය, මනෝසඤ්චේතතාහාරය, විඤ්ඤාණාහාරය යන ආහාර සතර මේ සූතුයෙහි දක්වෙත විශේෂ කරුණෙකි. "**ආහරියති අප්කෝහරියතීති ආහාරෝ**" යන විගුහයේ සැටියට "අනුහව කරනු ලබන දෙයට ආහාරය"යි කියනු ලැබේ. මෙහි ඒ සතරට ආහාර යන තම කියනුයේ ඒ අර්ථය අනුව තො වේ. එස්ස වේතතා යන දෙක චෛතසික දෙකකි. විඤ්ඤාණය නම් සිත ය. ඒවා අනුහව කරන්තට ගිලින්තට පිළිවන් දේ තො වේ. කබලිංකාරාදි සතරට ආහාරය යි කියනුයේ ඵලය ඇති කරන දෙයය යන අර්ථයෙනි.

"ආහාර" යනු යම්කිසි ඵලයක් ඇති කරන හේතුවට ද තමෙකි. එබැවින් අටුවාවෙහි "ආහාරාති පව්වයා. පව්වයා හි ආහාරන්ති අත්තතො ඵලං තස්මා ආහාරාති වූව්වන්ති" යි කීහ. අවිජ්ජා පව්වයා සංඛාරා යනාදි පුතීතාංසමුත්පාද දේශතාවේ සැටියට සංසාර Non-commercial distribution චකුයට අයත් සෑම ධර්මයක් ම පුතාංයෙකි. හෙවත් යම් කිසිවක් ඇති කරන හේතුවකි. "**හේතු පච්චයො ආරම්මණ පච්චයො"** යනාදි පුස්ථාන දේශනාවේ සැටියට ද සෑම ධර්මයක් ම පුතාංයෙකි. පුතාංය නො වන, හේතුවක් නො වන කිසිම ධර්මයක් නැත.

යම් කිසිවකට හේතු වීමේ - පුතා වීමේ සැටියට නම තබනවා නම්, සියලු ම ධර්මයන්ට ආහාර යන නාමය කිය යුතු ය. එසේ තිබියදී කබලිංකාරාහාරාදි සතරට පමණක් ආහාර යන නම තථාගතයන් වහන්සේ විසින් තබන ලදුයේ කවර හේතුවකින් ද? යන පුශ්නය මෙහිදී උපදී. තථාගතයන් වහන්සේ මේ සතරට පමණක් විශේෂයෙන් ආහාර නාමය තබන ලදුයේ, ඒ සතර සංසාර චකුයාගේ පැවැත්මට, තවත් කුමයකින් කියතහොත් පඤ්චස්කත්ධයා ගේ පැවැත්මට විශේෂයෙන් හේතුවන බැවිනි.

සංසාර චකුයට අයත් ධර්මයත් ගෙත් අවිදාාව සංස්කාරයන්ට පුතාය වේ. විඥත තාමරූපාදීත්ට පුතාය තො වේ. විඥතය තාමරූපයන්ට පුතාය වේ. ෂඩායතතාදියට පුතාය තො වේ. ආහාරයත් ගේ පුතාය වීම එසේ එකකට දෙකකට තොව සියල්ලටම ය. එබැවිත් තථාගතයත් වහත්සේ විසින් "**සබබේ සත්තා ආහාරට්ඨිතිකා**" යි ද වදරත ලදී. සකල සත්ත්වයෝ ම ආහාරය නිසා පවත්තෝය, ජීවත් වන්තෝය යනු එහි තේරුම ය. එහි සත්ත්වයෝය යි කියා තිබෙන්නේ අවිදාහදි ධර්ම පරම්පරාවට ය. තවත් කුමයකින් කියතහොත් ස්කන්ධ පරම්පරාවට ය.

ආහාර සතරෙන් කබලිංකාර ආහාරය යනු අනුහව කරන ආහාරයෙහි ඇති ඕජාව ය. අනුහව කරන ආහාරය කුසට පිවිසි කල්හි එයින් කොටසක් ආමාශය ඇසුරු කොට වෙසෙන පණුවෝ කති. එක් කොටසක් පාවකාග්නියෙන් දවී යයි. එක් කොටසක් මළ වෙයි. එක් කොටසක් මුතු වෙයි. ආහාරයෙහි හොඳම කොටස රස ධාතුව වී ආහාර ගෙන යන තහර දිගේ ගමන් කොට ශරීරය සැම තැනම පැතිරේ. ඒ ආහාරයේ පුධාන කොටසට ආහාර රූපය යි ද, ඕජා රූපය යි ද කියනු ලැබේ.

ඕජාරූප ඇත්තේ අනුහව කරන ආහාරයෙහි ම නො වේ. ශරීරයේ පිහිටි ලේ මස් ආදි සියල්ලෙහිත් ඒවා ඇත්තේ ය. Non-commercial distribution ශරීරයෙහි ඇති ඕජාරූප ඒ ඒ තැන ම තිබෙනවා මිස අනුහව කරන ආහාරයේ ඕජාව මෙත් ශරීරයේ ගමත් තො කරයි. එහෙත් සත්ත්ව ශරීරයට ආහාරයෙත් කෙරෙන උපකාරය පුධාන වශයෙත් කෙරෙත්තේ ශරීරයෙහි ඇති ඕජා රූපවලිති. පිටතිත් ශරීරයට පැමිණෙන ඕජාරූපයත් ගෙත් ලැබෙන උපස්ථම්හනයෙත් ශාරීරීක ඕජාරූප බලවත් වී ඒවායිත් ආහාරජ රූප නම් වූ රූප කොට්ඨාශයක් උපදවනු ලැබේ. ශරීරය පවත්වන්නේත් මලානික තො වී තිබෙන්නේත් බලවත් වන්නේත් වැඩෙන්නේත් ඒ ආහාරජ රූපවල උපස්ථම්හනයෙති.

අඹ ඇටයකට ශක්තිය ඇත්තේ කුඩා අඹ පැළයක් ඇති කිරීමට පමණකි. ඒ අඹ පැළය බොහෝ අතුපතර ඇති අඹ ශසක් වී මල්පල හටගන්වමින් දීර්ඝ කාලයක් පවත්නේ මුල් අඹ ඇටයේ අනුහසින් නොව පෘථිවි රස ආපෝ රසයන් ගේ අනුහසයෙනි. ඒවා තො ලද හොත් අඹ ගස නැසේ. එමෙත් කර්මයට ශක්තිය තිබෙන්නේ හවයෙහි පුථමයෙන් සත්ත්වයා ඉපදවීමට පමණකි. ඉපදීමෙන් පසු සත්ත්වයා වැඩෙන්තේත් ජීවත් වන්නේත් ආහාරයේ අනුහසිනි. ආහාරය නො ලදහොත් සත්ත්වයා වියළී මිය යන්නේ ය. ඉපදීමෙන් පසු සත්ත්වයා ජීවත් කරවීම ආහාරයේ කෘතාය ය. සත්ත්වයා ජීවත් කරවීමය යි කියනුයේ නාමරූප ෂඩායතන ස්පර්ශ වේදනාදි හේතුඵල ධර්ම පරම්පරාව විරකාලයක් පැවැත්වීමට ය. සංසාර චකුයට අයත් හේතුඵල පරම්පරාවට ම පුතා වන බැවිත් කබලිංකාරාහාරය විශේෂ පුතායෙකි.

තණ්හාව සංසාර පුවෘත්තියට පුධාන හේතුවකි. තණ්හාව තැතහොත් සංසාරයක් නො පවතී. තණ්හාව ඇති වන්නේ ද වේදනාව නිසා ය. වේදනාවය කියා දෙයක් ලෝකයේ නැති නම්, කවරෙකුටවත් තණ්හාවක් ඇති නො වේ. එස්සය නො මැති නම් කිසි කලෙක වේදනාවක් ඇති වන්නේ ද නැත. වේදනාව ඇති වන කල්හි තණ්හාව ඇති වීමෙන් සංසාර චකුය නො සිදී පවතී. එබැවින් වේදනාව ඇති කර, තණ්හාව ඇති වීමට උපකාර වන එස්සය අව්දාා සංස්කාරාදි හේතුඵල ධර්ම පරම්පරාවේ ම ච්රකාලයක් පැවැත්වීමට උපකාරයෙකි. එබැවින් ඒ එස්සය යම්කිසි එකකට – දෙකකට පමණක් පුතාය වන අනාධර්මයන් සේ නොව සකල සංසාරයාගේ ම පුවෘත්තියට උපකාර වන්නක් බැවින් විශේෂ පුතායක් වේ.

මරණිත් පසු සත්ත්වයා ගේ ස්කත්ධ පරම්පරාව සිදී තො යන පරිදි යම් කිසි තැනක අහිතව පුතිසත්ධියක් ඇති කරවත්තේ කුශලාකුශල කර්ම සංඛාාත මතෝසඤ්චේතතා ආහාරයෙනි. ඉදිත් කුශලාකුශල චේතතාවක් නැති තම් පුතිසත්ධියක් ඇති තො වත්තේ ය. පුතිසත්ධි විඥනය ඇති තො වුව හොත් තාමරූප සළායතන එස්ස වේදනාදි හේතුඵල පරම්පරාව ද ඇති තො වත්තේ ය. ස්කත්ධ පරම්පරාව සිදී යන්තේ ය. පුතිසත්ධි විඥනය පහළ වීම නිසා ම තාමරූප ෂඩායතතාදි හේතුඵල පරම්පරාව තො සිදී පවත්තේ ය. පුතිසත්ධි විඥනය ඇති කරන කුශලාකුශල චේතතාව එකකට දෙකකට පමණක් නොව ස්කන්ධ පරම්පරාවට ම පුතාය වන බැවිත් විශේෂ පුතායෙකි. විශේෂ හේතුවකි.

සංසාර චකුයට අයත් ධර්මයන් ගෙන් බොහෝ ගණනක් ම විඥනය ඇසුරු කොට විඥනය හා බැදී උපදින ධර්මයෝ ය. විඥනයක් නැතහොත් අවිදාාාවකුත් නැත. සංඛාරයකුත් නැත: තාමරූපයකුත් නැත: එස්සයකුත් නැත: වේදනාවකුත් නැතත තණ්හාවකුත් නැත: කර්ම භවයකුත් නැත: ඒ ධර්මයන් ගේ ඉපදීමටත් පැවැත්මටත් විඥනය තිබිය යුතුම ය. එබැවින් ඒ විඥනයත් ධර්ම එකකට දෙකකට පමණක් පුතාය වන්නක් නො ව හේතුඵල වශයෙන් පවත්නා සම්පූණී සංසාර චකුයට ම උපකාරක ධර්මයක් වන බැවින් විශේෂ පුතායෙකි.

මේ සූතුයෙන් තථාගතයන් වහන්සේ සත්ත්වයන් ගේ උත්පත්තියට හා පැවැත්මට ආහාර සතර හේතුවන බව දක්වා අනතුරුව ආහාර සතර ඇතිවීමටත් යම් කිසි හේතුවක් තිබිය යුතු බැව්න් ඒ පුශ්නය තමන් වහන්සේ විසින් ම මතු කොට තෘෂ්ණාව ආහාර ඇති වීමේ හේතුව ය යි වදළ සේක.

"තෘෂ්ණාව නිසා ආහාර ඇතිවන්නේ කෙසේද?" යනු මෙහිදී විසඳ ගත යුතු ය. සත්ත්වයකු හවයෙහි පුථමයෙන් උපදින්නේ -පිළිසිඳ ගන්නේ අතීත හවයෙහි වූ තණ්හාව නිසා ය. පරිපූණිආයතන ඇති සත්ත්වයකු භවයෙහි උපදනා කල්හි ඒ සත්ත්වයාහට Non-commercial distribution පුතිසන්ධිචිත්තය සමග ම චක්ෂූර්දශකය – ශුෝනුදශකය – සුාණ දශකය – ජිත්වාදශකය – කායදශකය – භාවදශකය – වස්තු දශකය යන රූප කලාප සත පහළ වේ. ආයතන සම්පූණී නො වන පුතිසන්ධි ඇතියවුන්ට එයට අඩු ගණනක් රූප කලාපයෝ පුතිසන්ධි චිත්තය සමග උපදිති. ඒ සෑම රූප කලාපයක ම කබලිංකාරාහාරය යි කියනු ලබන ඕජා රූපය ඇත්තේ ය. එය අතීත භවයේ පැවති තෘෂ්ණාව උපතිංශුය කොට ඇතිවන කර්මජ කබලිංකාරාහාරය ය. පුතිසන්ධි චිත්තය අතීත හවයට අයත් තණ්හාව හේතු කොට ඇති වන විඥතාහාරය ය. පුතිසන්ධි අැති වේතතාව මතෝසඤ්වේත-සමහ චිත්තය නාහාරය ය. පුතිසන්ධි චිත්තය සමග උපදනා එස්ස චෛතසිකය එස්සාහාරය ය.

මෙසේ ජීවිත කාලය මුළුල්ලෙහි ම අතීත හවයට අයත් තණ්හා පුකාාය වී ආහාර සතර සංසාර චකුයේ ම අංග වී ඇති වන සැටි තේරුම් ගත යුතු ය. අභිධර්මය උගත් අයට මෙය පහසුවෙන් වැටහෙනු ඇත. ආහාරයේ හේතුව දක්වා අනතුරුව තෘෂ්ණාදියේ හේතූන් ද වදුරා ඇත්තේ ය. බොහෝ තැන්වල තථාගතයන් වහන්සේ පුතීතා සමූත්පාදය දේශනය කොට තිබෙන්නේ දේශනය අතාගතයට යොමු කොට ය. මේ සුතුයෙහි පුතීතා සමූත්පාදය දක්වා තිබෙන්නේ අතීතයෙන් ය.

මේ සූතුයෙහි දක්වෙත ආහාර මූලික පටිච්චසමුප්පාදයට ඇත්තේ ආහාර, തණ්හා, වේදතා, එස්ස, සළායතන, නාමරූප, විසද්සඳාණ, සංඛාර, අව්ප්ජා යන අංග නවය ය.

එහි ආහාර වශයෙන් ගනු ලබන්නේ වර්තමාන පඤ්චස්කන්ධය ය. තෘෂ්ණාවය යනු වර්තමාන හවය ඇති කළ කර්මය ය. වේදනා එස්ස සළායතත තාම රූප විඤ්ඤාණ යන අංගවලින් දක්වන්නේ වර්තමාන උත්පත්තියට හේතු වූ කර්මය කළ අතීතානන්තර භවය ය. සංඛාර අවිජ්ජා යන අංග දෙකින් ගනු ලබන්තේ අතන්කරාතීක හවය ඇති කළ කර්මය ය. මෙසේ මේ සූතුයෙහි ස්ථාන දෙකක භවයත් ස්ථාන දෙක්හි උප්පත්තියට හේතු වූ කර්මයත් දක්වීම් වශයෙන් සංක්ෂේපයෙන් කර්මවෘත්ත විපාකවෘත්තයන්ගේ වශයෙන් සංසාර පුවෘත්තිය දක්වා ඇත්තේ ය.

මෙහි ද පෙර දක් වූ පටිච්චසමුප්පාදයෙහි මෙත් ම සන්ධි තුනක් ඇත්තේ ය. ආහාර - තණ්හා දෙදෙනා ගේ අතර එක් සන්ධියකි. තණ්හා - වේදනාවන් අතර එක් සන්ධියකි. ව්ඤ්ඤාණ - සංඛාරයන් අතර එක් සන්ධියෙකි. සන්ධි තුනක් වන කල්හි කොටස් සතරක් ඇත්තේ ය. මේ චකුයට හව තුනක් සම්බන්ධ වී ඇත්තේ ය. මෙසේ අතීතයට යොමු කොට සංසාර පුවෘත්තිය දක් වූ කල්හි ඒ නයින් අනාගත සංසාර පුවෘත්තිය දත හැකි ය. මෙතෙකින් ආහාර සූතු විස්තරය අවසන් කරන ලදී.

# ඥතික සූතුය

(1) එවං මෙ සුතං, එකං සමයං හගවා ඤාතිකෙ විහරති ගිඤ්ජකාවසථෙ. අථ බො හගවා රහොගතො පටිසල්ලීතො ඉමං ධම්මපරියායං අහාසි.

(2) චක්බුඤ්ච පටිච්ච රූපෙ ච උප්පජ්ජති චක්බු විඤ්ඤාණං. තිණිණං සංගති එස්සො. එස්සපච්චයා වේදතා, වේදතාපච්චයා තණ්හා, තණ්හාපච්චයා උපාදතං, උපාදතපච්චයා හවො, හවපච්චයා ජාති, ජාති ප ච්චයා ජරාමරණං සොකප රිදෙ ව -දුක්බදෝමනස්සුපායාසා සම්භවත්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්බක්බත්ධස්ස සමූදයෝ හොති.

(3) සොකඤ්ච පටිච්ච සද්දෙ ච -පෙ- සාණඤ්ච පටිච්ච ගත්බෙ ච -පෙ- ජිව්හඤ්ච පටිච්ච රසෙ ච -පෙ- කායඤ්ච පටිච්ච ඵොට්ඨබ්බෙ ච -පෙ- මතඤ්ච පටිච්ච ධම්මෙ ච උප්පජ්ජකි මතො විඤ්ඤාණං, කිණිණං සංගති ඵස්සො. ඵස්සපච්චයා වේදතා, වේදතාපච්චයා තණ්හා, තණ්හාපච්චයා උපාදතං, උපාදත පච්චයා හවො, භවපච්චයා ජාති, ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදෙවදුක්ඛදෝමතස්සුපායාසා සම්භවත්ති. එවමෙතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයො හොති.

(4) චක්බුඤ්ච පටිච්ච රූපෙ ච උප්පජ්ජති චක්බු<sup>®</sup> විඤ්ඤාණං. තිණ්ණං සංගති එස්සො. එස්ස පච්චයා වේදතා, වේදතාපච්චයා තණ්හා. තස්සා යෙව තණ්හාය අසෙසව්රාගනිරොධා උපාදන නිරොධො, උපාදන නිරෝධා භවනිරොධො. භවනිරෝධා ජාති නිරොධො, ජාති නිරොධා ජරාමරණං සොකපරිදෙව දුක්ඛදෙම-තස්සුපායාසා නිරුජ්ඣන්ති. ඒවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරොධො හොති.

(5) සොතඤ්ච පටිච්ච සද්දෙ ච - පෙ - මතඤ්ච පටිච්ච ධම්මේ ච උප්පජ්ජකි මතොවිඤ්ඤාණං, කිණ්ණං සංගති එස්සො. එස්සපච්චයා වේදතා, වේදනාපච්චයා තණ්හා. තස්සායෙව තණ්හාය අසෙස විරාග නිරෝධා උපාදනනිරෝධො, උපාදනනිරෝධා හව නිරෝධො, හවනිරෝධා ජාති නිරෝධො, ජාතිනිරෝධා ප්රාමරණං සොකපරිදෙවදුක්ඛදෙමනස්සුපායාසා නිරුජ්ඣන්ති. ඒවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරෝධෝ හොතීති.

(6) තෙත බො පත සමයෙත අඤ්ඤතරො හික්බු හගවතො උපස්සුති ධීතා හොති. අද්දසා බො හගවා තං භික්බුං උපස්සුති ධීතං. දිස්වාන තං භික්බුං එතදවොව. අස්සොසි තො ත්වං භික්බු ඉමං ධම්මපරියායන්ති? එවං හත්තෙති. උග්ගණ්හාහි ත්වං භික්බු ඉමං ධම්මපරියායං. පරියාපුණාහි ත්වං. භික්බු ඉමං ධම්මපරියායං. ධාරෙහි ත්වං භික්බු ඉමං ධම්මපරියායං. අත්ථසංහිතොයං භික්බු ධම්මපරියායෝ ආදිබුන්මචරියකොති.

# ඥතික සූතුයේ භාවය

(1) මා විසින් මෙසේ අසන ලදී.එක් සමයෙක්හි හාගාවතුන් වහන්සේ නෑ ගමෙහි ගඩොළින් කළ පහයෙහි වැඩ වෙසෙන සේක. එකල්හි හාගාවතුන් වහන්සේ විවේකස්ථානයට පැමිණියාහු හුදකලාව වැඩ වෙසෙන සේක් මේ ධර්මකාරණය වදුළ සේක.

(2) ඇස ද රූපය ද නිසා චක්ෂූර්විඥනය උපදී. (චක්ෂූඃපුසාද රූප චක්ෂූර්විඥන යන) තිදෙනා ගේ එක් වීමෙත් ස්පර්ශය වේ. ස්පර්ශය පුතාාය කොට වේදනාව උපදී, වේදනාව පුතාය කොට තෘෂ්ණාව උපදී. තෘෂ්ණාව පුතාකොට උපාදනය උපදී. උපාදනයත් පුතාකොට හවය උපදී. හවය පුතාකොට ජාතිය වේ. ජාතිය පුතාය කොට ජරාමරණය ද ශෝක පරිදේව Non-commercial distribution දුඃඛදෞර්මනසා උපායාසයෝ ද වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයාගේ හටගැනීම වේ.

(3) ශෝත්ය ද ශබ්දය ද තිසා -පෙ- ස්‍රාණය ද ගත්ධය ද තිසා -පෙ- දිව ද රසය ද තිසා -පෙ- කය ද ස්පුෂ්ටවාය ද තිසා -පෙ- මතස ද ධර්මයත් ද තිසා මතෝ විඥතය උපදී. තිදෙතා ගේ එක්වීමෙත් ස්පර්ශය උපදී. ස්පර්ශය ප්‍රකාය කොට වේදතාව උපදී. වේදතාව ප්‍රකාය කොට තෘෂ්ණාව උපදී. තෘෂ්ණාව ප්‍රකාය කොට උපාදනය උපදී. උපාදනය ප්‍රකාය කොට හවය උපදී. හවය ප්‍රකාය කොට ජාතිය වේ. ජාතිය ප්‍රකාය කොට ප්රාමරණ සෝක පරිදේව දුෘඛ දෝමතස්ස උපායාසයෝ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුෘඛස්කන්ධයා ගේ පහළවීම වේ.

(4) ඇස ද රූපය ද නිසා චක්ෂුර්විඥනය උපදී. තිදෙනා ගේ එක්වීමෙන් ස්පර්ශය උපදී. ස්පර්ශය පුතාය කොට වේදනාව උපදී. වේදනාව පුතා කොට තෘෂ්ණාව උපදී. ලෝකෝත්තර මාර්ගය කරණ කොට ඒ තෘෂ්ණාවගේ නිරවශේෂ නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. උපාදන නිරෝධයෙන් හව නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. උපාදන නිරෝධයෙන් හව නිරෝධය වේ. හව නිරෝධයෙන් ජාති නිරෝධය වේ. ජාති නිරෝධයෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දු:බ දෞම්නසා උපායාසයෝ නිරුද්ධ වෙති. මෙසේ මේ සකල දු:බස්කන්ධයාගේ නිරෝධය වේ.

(5) ශුෝතුය ද ශබ්දය ද නිසා -පෙ- මනස ද ධර්මයන් ද නිසා මනෝවිඥනය උපදී. තිදෙනා ගේ එක්වීමෙන් ස්පර්ශය උපදී. ස්පර්ශය නිසා වේදනාව උපදී. වේදනාව නිසා තෘෂ්ණාව උපදී. ලෝකෝක්කර මාර්ගඥනය කරණකොට ඒ තෘෂ්ණාවගේ තිරවශේෂ නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. උපාදන නිරෝධයෙන් හව නිරෝධය වේ. හව නිරෝධයෙන් ජාකි නිරෝධය වේ. ජාකි නිරෝධයෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ නිරුද්ධ වෙකි. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කත්ධයාගේ නිරෝධය වේ.

(6) එසමයෙහි එක්තරා හික්ෂුවක් හාගාවතුන් වහන්සේ ගේ හඬ ඇසෙන මානයේ සිටියේ වේ. ඇසෙන මානයේ උත් ඒ භික්ෂුව භාගාවතුන් වහන්සේ දුටු සේක. දක මෙසේ වදළ සේක. මහණ.! "නුඹ මේ ධර්ම කාරණය ඇසුවෙහිද"? "එසේය ස්වාමීනි"

Non-commercial distribution

යි භික්ෂුව පිළිතුරු දිණි. මහණ! මේ ධර්ම කාරණය උගෙන ගන්න. මහණ! මේ ධර්ම කාරණය නුඹ පුරුදුකර ගන්න. මහණ මේ ධර්මපයණීය අර්ථය පිණිස පවත්තකි. මෙය ලෝකෝත්තර මාර්ගය පිණිස පිරියයුතු පුතිපත්තියේ ආදිය වන්නේ ය. මෙසේ හාගාවතුන් වහන්සේ වදුළ සේක.

# මේ ඥතික සූතුයේ භාවය ය.

මේ සූනුයට ඥතික සූතුය යන තම තබා ඇත්තේ නෑයන් ගේ ගමෙහි දේශනය කළ හෙයිනි. බුදුරජාණත් වහත්සේ විසින් ම නම් තැබූ සූතු ඇත්තේ ඉතා ස්වල්පයෙකි. බොහෝ සූතුයන්ට නම් තබා ඇත්තේ සංගීතිකාරකයන් වහන්සේලා විසිනි. මේ සූතුයට නම තැබීමේදී පටිච්චසමුප්පාදය යන නම සඳහන් නො වන්නේ පටිච්චසමුප්පාද සූතු බොහෝ ඇති බැවිනි. මේ සූතුයෙහි පුතීතාාසමුත්පාදය දක්වා තිබෙන්නේ ස්පර්ශය මුල්කොට ය. ස්පර්ශය මුල්කොට ගත්තා කල්හි ද ජාතිය ඇතිවත කල්හි ඉන්දියයන් ඇති වීමෙන් නැවත ද ස්පර්ශය ලැබීමෙත් සංසාරචකුය සෑදේ. සාමානායෙන් පටිච්චසමුප්පාද දේශනාව පටන්ගෙන තිබෙන්නේ අතීත හවයෙනි, එහි දක්වෙන අව්දාා සංස්කාර නමැති අංග දෙක අතීත හවයෙට අයත් ය.

මේ සූතුයේ පටිච්චසමුප්පාද දේශතාව පටන්ගෙන ඇත්තේ වර්තමාන හවයට අයත් ස්පර්ශාදියෙනි. සාමාතා පුතීතාාසමුත්පාද දේශනයන් ඇත්තේ හව තුනක් සම්බන්ධ කොට ය. මෙහි ඇත්තේ වර්තමාන අනාගත හව දෙක පමණෙකි. අනා සූතුයන්හි පුතිලෝම පුතීතාාසමුත්පාද දේශනය "අව්ජ්ජායත්වෙව අසේස විරාග නිරෝධා සංඛාර නිරෝධෝ" යනාදීත් නිරෝධයෙන් ම පටන්ගෙන තිබේ. මේ සූතුයෙහි පුතිලෝම පුතීතාාසමුත්පාදය පටන්ගෙන තිබෙන්නේ උත්පාදයෙන්ම ය. නිරෝධය දක්වා තිබෙන්නේ තෘෂ්ණාවෙහි පටන් ය. මැදදී නිරෝධය පටන් ගැනීම මේ සූතුයෙහි ඇති විශේෂ කරුණෙකි.

"එස්ස නිරෝධා වේදතා නිරොධො" යනාදීත් එස්ස නිරෝධයේ පටන් ම නිරෝධය නො වදළේ යම්කිසි කරුණක් නිසා ය. ඒ කරුණ නම්: එස්ස නිරෝධයට විශේෂ පුතිපත්තියක් නැති Non-commercial distribution බවයි. යම්කිසි පුතිපත්තියකින් එස්සය පුහාණය තො කළ හැකි ය. මේ සූතුයෙහි එන පුතීතාාසමුත්පාදංගවලින් පුතිපත්තියෙන් පුහාණය කළ හැකි අංග ඇත්තේ තෘෂ්ණා උපාදන දෙක ය. එබැවින් තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් ම මේ සූතුයෙහි සංසාර චකුයාගේ නිරෝධය වදරා තිබේ.

අවිදාහව පුහාණය තො කොට සංසාර චකුයෙන් මිදිය හැකිද? යන පුශ්නය මෙහිදී මතුකළ හැකි ය. අවිදාහව තිබියදී දුඃඛස්කන්ධය නිරුද්ධ නො වන බව එසේම ය. අවිදාහව ඉකිරි වන සැටියට තෘෂ්ණාව පුහාණය නො කළ හැකි ය. තෘෂ්ණාව පුහාණය කළහොත් ඒ සන්තානයෙහි අවිදාහව ඉතිරි නො වේ. අවිදාහ පුහාණය තෘෂ්ණා පුහාණයෙන් ම සිද්ධ ය. අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක පුහාණය කිරීමට වෙන වෙන ම පුතිපත්ති කුම දෙකක් ද නැත්තේ ය. එක ම පුතිපත්තියෙන් ඒ දෙක්හි ම පුහාණය සිදු වේ.

පටිච්චසමුප්පාදය ධර්මස්වාමි වූ බුදුරජාණන් වහන්සේ විශේෂයෙන් ගරුකරන ධර්මයෙකි. ඒ ධර්මය උන්වහන්සේ දිනපතා ම මෙනෙහි කරන සේක. මේ සූතුදේශනය කළ දිනයේ තථාගතයන් වහන්සේ ඤාතිකයෙහි උඑමුවා පහයෙහි වැඩ වෙසෙමින් පටිච්චසමුප්පාදය මෙනෙහි කර ගෙන ගිය කල්හි උන්වහන්සේට හවාගුය දක්වා ලෝකය එක මිදුලක් සේ පෙනෙත්නට විය. එකල්හි උන්වහන්සේ පටිච්ච සමුප්පාදය මෙනෙහි කිරීමෙන් ම තෘප්තියට නො පැමිණ ශී මුඛය විවෘත කොට මධුර ස්වරය විහිදුවමින් ඒ ධර්මය සජ්කධායනා කරන්නට වූහ.

ගඳකිළි මිදුල හැමදීම සඳහා එහි ගිය එක් භික්ෂුවකට පමණක් තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ ධර්ම සජ්ඣායනය අසන්නට ලැබිණ. සූතුය සජ්ඣායනා කොට අවසානයේ දී මේ ධර්මයට කන් දුන් යම්කිසිවකු ඇද්දෝයි මෙනෙහි කළා වූ තථාගතයන් වහන්සේට ඒ භික්ෂුව පෙනිණ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ඒ භික්ෂුව අමතා ඒ ධර්මයෙහි අගය වදරා එය භාවිත කරන ලෙස ඒ භික්ෂුවට අනුශාසනයක් කළ සේක.

### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

# චේතතා සූතුය

(නිදන වග්ග සංයුත්තයේ කාළාරක්ඛත්තිය වග්ගයෙන්)

(1) යඤ්ච භික්ඛවේ! චෙතෙති, යඤ්ච පකප්පෙති, යඤ්ච අනුසෙති, ආරම්මණමෙතං හොති විඤ්ඤාණස්ස ඨිතියා. ආරම්මණෙ සති පතිට්ඨා හොති. තස්මිං පතිට්ඨිතෙ විඤ්ඤාණෙ විරුළ්හෙ තාමරූපස්ස අවක්කත්ති හොති. තාමරූපපච්චයා සළායතනං, සළායතන පච්චයා එස්සො, එස්සපච්චයා වේදතා, වේදතා පච්චයා තණ්හා, තණ්හාපච්චයා උපාදනං, උපාදන පච්චයා හවො, හවපච්චයා ජාති, ජාතිපච්චයා ජරා මරණං සොක පරිදෙවදුක්ඛදෙමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමූදයො හොති.

(2) තො චෙ හික්බවේ! චෙතෙති, තො ච පකප්පෙති. අථ චෙ අනුසෙති. ආරම්මණමෙතං හොති විඤ්ඤාණස්ස ධීතියා, ආරම්මණෙ සති පතිට්ඨා විඤ්ඤාණස්ස හොති, තස්මිං පතිට්ඨිතෙ විඤ්ඤාණෙ විරුළ්හෙ නාමරූපස්ස අවක්කන්ති හොති, තාමරූප පච්චයා සළායතතං, - පෙ - එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමූදයො හොති.

(3) යතො ච බො හික්බවේ! තො චෙ වේතෙති, තො ච පකප්පෙති, තො ච අනුසෙති ආරම්මණමෙතං න හොති විඤ්ඤාණස්ස ධීතියා. ආරම්මණෙ අසති පතිට්ඨා විඤ්ඤාණස්ස න හොති, තදප්පතිට්ඨීතෙ විඤ්ඤාණෙ නාමරූපස්ස අවක්කත්ති න හොති. නාමරූපනිරෝධා සළායතන නිරෝධො -පෙ- එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්බක්ඛන්ධස්ස නිරෝධො හොතීති.

# වේතනා සුතුයේ අදහස

(1) මහණෙනි! යම් ලෞකික කුශල වේතනාවක් පවත්වා ද, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටීන්ගේ වශයෙන් යම් කල්පනාවක් කෙරේ ද, යම් අනුශාසනයක් වේ ද, එය කර්ම විඥනයා ගේ පැවැත්මට හේතුව ය. ඒ හේතුව ඇති කල්හි එය කර්ම විඥනයට පිහිටක් වන්නේ ය. ඒ කර්ම විඥනය ඇති වූ කල්හි විපාක දනයට ශක්තිය ලැබීම් වේතතා සූතුය

වශයෙන් දියුණු වූ කල්හි නාමරූපයට බැස ගැනීම වේ. නාමරූප පුතායෙන් ෂඩායතනය වේ. ෂඩායතන පුතායෙන් ස්පර්ශය වේ. ස්පර්ශ පුතායෙන් වේදනාව වේ. වේදනා පුතායෙන් තණ්හාව වේ. තෘෂ්ණා පුතායෙන් උපාදනය වේ. උපාදන පුතායෙන් හවය වේ. හව පුතායෙන් ජාතිය වේ. ජාති පුතායෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුෘඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුෘඛස්කන්ධයා ගේ හට ගැනීම වේ.

(2) මහණෙති! ඉදිත් ලෞකික කුශලාකුශල වේතතා තො පවත්වා ද, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි කල්පතා තො කෙරේ ද, එහෙත් අනුශය පවතී ද, එය කර්ම විඥතය ඇතිවීමට හේතු වෙයි. හේතුව ඇති කල්හි එය කර්මවිඥතයට පිහිටක් වේ. කර්මවිඥතය ඇති වූ කල්හි දියුණු වූ කල්හි නාමරූපයට බැස ගැනීම වේ. නාමරූපය තිසා ෂඩායතතය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සකල දුෘඛස්කන්ධයා ගේ පහළ වීම වේ.

(3) මහණෙති! ඉදිත් ලෞකික කුශල වේතතා තො පවත්වා ද, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි කල්පතා තො කෙරේද, ඉදිත් අනුශය තැත්තේ ද එය කර්මවිඥතයට හේතු තො වේ. හේතුවක් තැති කල්හි කර්මවිඥතයට පිහිටක් තැත. කර්ම විඥතයට පිහිටක් තැති කල්හි තාමරූපයට බැස ගැනීම තො වේ. තාමරූප නිරෝධයෙත් ෂඩායතන නිරෝධය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සකල දුෘඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.

# චේතනා සුතුයේ විස්තරය

ඇතැම් සූතු ධර්ම සිංහලට පරිවර්තනය කිරීම දුෂ්කරය. සූතුවල එන සමහර පාළි වචන වෙනුවට යෙදීමට සුදුසු සිංහල වචන නැත. එබැවිත් පරිවර්තනය කරන්නා වූ ඇතැම්හු ඒ වචන වෙනුවට සංස්කෘත වචන යොදති. ඒ පාළි වචනවල අඩු කඩා සාදගත් සිංහල වචන යොදති. එසේ කළ අනුවාදයකින් කියවත්තාට කාරණය තේරුම් තො ගත හැකි ය. අද තිබෙන බොහෝ බණ පොත් මහජනයාට අපිුය වී තිබෙන්නේ ඒ තේරුම් ගත තො හෙන වචන තිසා ය. මේ වේතතා සූතුයේ මුල් වගන්ති *Non-commercial distribution*  කිහිපයත් සිංහලට පෙරළීම ඉතා දුෂ්කර ය. ඒ නිසා පාළි වචනවලින් කියවෙන අදහස තරමකටවත් කියවන්නවුන්ට තේරුම් ගත හැකි වේය යි සිතෙන වෙන වචන යොද සූතුයේ මුල් වගන්ති කීපය අපේ බසට පෙරළන ලදී.

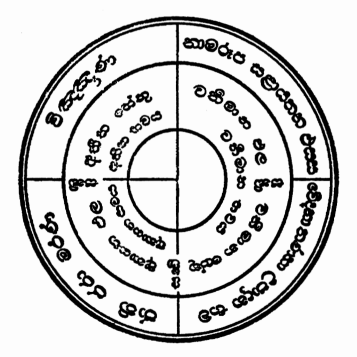
මේ සූතුයෙහි "**යකද්ච වෙතෙති**" යනුවෙන් දක්වෙන්නේ කාමාවවර කුශලවේතතා අටය, රූපාවචර කුශල වේතතා පසය, අරූපාවවර කුශල වේතතා සතරය යන ලෞකික කුශලවේතතා සතළොස ය. "**යකද්ච පකප්පෙති**" යනුවෙන් කියැවෙන්නේ ලෝහ මූල සිත් අටෙහි තෘෂ්ණා - දෘෂ්ටි දෙක ය. "**යකද්ච අනුසෙනි**" යනුවෙන් දක්වෙන්නේ අකුශල වේතතා දෙළොස ය. බොහෝ තැන්වල ආරම්මණ යන වචනය යෙදී තිබෙන්නේ අරමුණය යි කියනු ලබන සිතට හසුවන දෙය දක්වීමට ය. මේ සූතුයෙහි එන ආරම්මණ යන වචනය යොද තිබෙන්නේ පුතායය - හේතුවය යන අර්ථය සඳහා ය.

ලෞකික කුශලය සඳහා උත්සාහය ඇති කල්හි, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි අනුව කෙරෙන කල්පනාව ඇති කල්හි, අකුශලය පිළිබඳ උත්සාහය ඇති කල්හි ඒවා නිසා ඉදිරියට තවත් කුශලාකුශලයෝ ඇති වෙති. ඒවා දියුණු වීමෙන් මතු ඉපදීමට හේතුවන කර්ම ඇති වේ. මේ සූතුයෙහි **විඤ්ඤාණ** යන වචනයෙන් දක්වන්නේ අනික් පටිච්චසමුප්පාද පාඨවල සංඛාර යන වචනයෙන් කියන මතු උත්පත්තියට හේතු වන කුශලා කුශල කර්මය ය. අනික් පටිච්චසමුප්පාද පාඨවල විඤ්ඤාණ යනුවෙන් දක්වන පුනිසන්ධි චිත්තය මේ සූතුයෙහි නාමරූප යන්නට ම සංගුහ කර තිබේ.

# "විඤ්ඤාණ, නාමරූප, සළායතන, එස්ස, වේදනා, තණ්හා, උපාදන, හව, ජාති, ජරාමරණය" යි-

මේ සූතුයෙහි දක්වෙත්තේ පටිච්චසමුප්පාදංග දශයෙකි. විඤ්ඤාණ යනුවෙත් ගැතෙන දෙය **කමය බව** අවුල් තො වීම පිණිස විශේෂයෙන් සිතේ තබා ගත්න. මෙහි විඤ්ඤාණය අතීත හවයට අයත් ය. නාමරූප - සළායතන - එස්ස - වේදනා - තණ්හා - උපාදන - හව යන මේ අංග සත වර්තමාන හවයට අයක් ය. ජාති, ජරාමරණ යන අංග දෙක අතාගත හවයට අයක් ය. මෙහි Non-commercial distribution විඤ්ඤාණ නාමරූප දෙකට අතර එක් සත්ධියෙකි. වේදනා -තණ්හා දෙකට අතර එක් සත්ධියෙකි. හව - ජාති දෙකට අතර එක් සත්ධියෙකි. විඤ්ඤාණය අතීත හේතුව ය. නාමරූප සළායතන එස්ස යන තුන වර්තමාන ඵල ය. වේදනා - තණ්හා - උපාදන - හව යන සතර වර්තමාන හේතු ය. ජාති - ජරා මරණ යන දෙක අනාගත ඵල ය. මෙසේ සන්ධි තුන හා කොටස් සතර වේ.

> චේතතා සූතුයේ සැටියට සංසාර චකුය



## උපාදන සුතුය

(තිදන වග්ග සංයුක්තයේ දුක්ඛ වර්ගයෙන්)

(1) උපාදනියෙසු භික්ඛවෙ, ධම්මෙසු අස්සාදනු පස්සී විහරතො තණ්හා පවඩ්ඪති. තණ්හාපච්චයා උපාදතං, උපාදතපච්චයා හවො, හවපච්චයා ජාති, ජාති පච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදෙවදුක්ඛදෙමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයො හොති.

(2) සෙයාාථාපි භික්ඛවේ! දසන්නං වා කට්ඨවාහානං, වීසාය වා කට්ඨවාහානං, තිංසාය වා කට්ඨවාහානං, චත්තාළීසාය වා කට්ඨවාහානං මහා අග්ගික්ඛන්ධො ජලෙයා. තතු පුරිසො කාලෙන කාලං සුක්ඛානි වෙව තිණානි පක්ඛිපෙයා, සුක්ඛානි ව ගොමයානි පක්ඛිපෙයා, සුක්ඛානි ච කට්ඨානි පක්ඛිපෙයා. එවං හි සො භික්ඛවේ! මහා අග්ගික්ඛන්ධො තදහාරෝ තදුපාදනො චිරං දීසමද්ධානං ජලෙයා. එවමෙව බො භික්ඛවේ! උපාදනියෙසු ධම්මෙසු අස්සාදනුපස්සිතෝ විහරතෝ තණිහා පවඩ්ඪකි. තණිහාපච්චයා උපාදනං -පෙ- එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයෝ හෝති.

(3) උපාදනියෙසු භික්ඛවේ! ධම්මෙසු ආදීනවානුපස්සී විහරතො කණ්හා නිරුජ්ඣති. කණ්හා නිරොධා උපාදන නිරොධො -පෙ- ජරාමරණං සොකපරිදෙව දුක්ඛදෙමනස්සු-පායාසා නිරුජ්ඣන්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරොධො හොති.

(4) සෙයාපථාපි හික්බවේ! දසත්තං වා කට්ඨවාහාතං වීසාය වා කට්ඨවාහාතං තිංසාය වා කට්ඨවාහාතං චත්තාළීසාය වා කට්ඨවාහාතං මහා අග්ගික්බත්ධො ජලෙයා. තනු ත පුරිසො කාලෙත කාලං සුක්ඛාති චෙව තිණාති පක්ඛිපෙයා ත සුක්ඛාති ච ගොමයාති පක්ඛිපෙයා ත සුක්ඛාති ච කට්ඨාති පක්ඛිපෙයා. එ හි සො හික්ඛවේ! මහා අග්ගික්ඛත්ධො පුරිමස්ස ච උපාදතස්ස පරියාදතා අඤ්ඤස්ස ච අනුපහාරා අතාහාරෝ තිබ්බායෙයා. එවමෙව බො හික්ඛවේ! උපාදතියෙසු ධම්මෙසු ආදීතවානුපස්සී Non-commercial distribution

225

විහරතො තණ්හා නිරුජ්ඣති. තණ්හා නිරොධා උපාදන නිරොධො, -පෙ- එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස නිරොධො හොතීති.

# උපාදන සූතුයේ තේරුම

(1) මහණෙති! උපාදනයත් ගේ වැඩීමට ස්ථානය වන කාම රූප අරුප යන හවතුයට අයත් සංස්කාරයන් ගේ ආස්වාද පක්ෂය බලත්තා වූ තැනැත්තාහට තෘෂ්ණාව වැඩේ. තෘෂ්ණාව තිසා උපාදනය වේ. උපාදනය නිසා හවය වේ, හවය නිසා ජාතිය වේ. ජාතිය නිසා ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුෘඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ වෙත්. මෙසේ මේ සත්ත්ව පුද්ගල ස්වහාවය නැති දුෘඛස්කන්ධයා ගේ පහළවීම වේ.

(2) මහණෙනි! උපමාවක් කියනු ලැබේ. කරත්ත දශයක් පමණ වූ හෝ කරත්ත විස්සක් පමණ වූ හෝ කරත්ත තිසක් පමණ වූ හෝ කරත්ත සතළිසක් පමණ වූ හෝ දර ගොඩකින් මහ ගිනිකදක් ඇව්ලෙන්නේ නම්, මිනිසෙක් ඒ ගිනිගොඩට වරින්වර වියළි තණපත් දමා නම්, වියළි ගොම දමා නම්, වියළි දර දමා නම්, ඒ ගින්න ඒවා ආහාර කොට දීර්ඝ කාලයක් මුළුල්ලෙහි ඇව්ලෙන්නේ ය. මහණෙනි! එපරිද්දෙන් උපාදනයන් ගේ වැඩීමට ස්ථානය වන තෛහුමික සංස්කාරයන් ගේ ආස්වාද පක්ෂය බලමින් වාසය කරන්නහුට තෘෂ්ණාව වැඩේ. තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය වේ. උපාදනය නිසා හවය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සකල දුංඛස්කන්ධයා ගේ පහළ වීම වේ.

(3) උපාදනයා ගේ වැඩීමට ස්ථාන වන තෛහමික සංස්කාරයන්ගේ ආදීනව පකෂය බලමින් වෙසෙන්නහුට තෘෂ්ණාව නිරුද්ධ වේ. තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. -පෙ-ප්රා මරණ ශෝක පරිදේව දුෘඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ නිරුද්ධ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුෘඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.

(4) උපමාවක් කියනු ලැබේ. මහණෙනි! කරත්ත දශයක් පමණ වූ හෝ කරත්ත විස්සක් පමණ වූ හෝ කරත්ත තිසක් පමණ වූ හෝ කරත්ත සතළිසක් පමණ වූ හෝ දරවලින් මහ ගිනිකදක් Non-commercial distribution ඇවිලෙන්නේ ය. එයට මිනිසෙක් කලින් කල වියළි තණපත් ද තො දමන්නේ ය. වියළි ගොම ද තො දමන්නේ ය, වියළි දර ද තො දමන්නේ ය, මහණෙනි! එසේ ඒ ගිනිකඳ පළමු දර ඉවර වීමෙන් අලුක් දර තො දමීමෙන් නිරාහාරව නිවී යන්නේ ය, මහණෙනි! එපරිද්දෙන් උපාදනයන් ගේ වැඩීමට ස්ථාන වන තුෙහුමික සංස්කාරයන් ගේ ආදීනව පක්ෂය බලමින් වෙසෙන්නහුට කෘෂ්ණාව නිරුද්ධ වේ. කෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සකල දුෘඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.

# උපාදන සූතුය ගැන දතයුතු කරුණු

උපාදන සතර කලින් විස්තර කර ඇත. උපාදනයන් ඇති වන්නේ ද වැඩෙන්නේ ද ලෞකික නාම රූප ධර්මයන්හි ය. ලෞකික නාම රූපය යි කියනුයේ ලෝකෝත්තර සිත් සතරත් නිවනත් හැර කාම රූප අරූප සංඛාහත ලෝක තුනෙහි සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් වශයෙන් හා ගස්වැල් ආදි වස්තු වශයෙන් ද ඇත්තා වූ සියල්ල ය. විඤ්ඤාණය ඇති නැති වස්තු දෙවර්ගය අතුරෙන් උපාදනයන් වඩාත් වැඩෙන්නේ සත්ත්ව පුද්ගල සංඛාහත සවිඥනක වස්තු විෂයෙහි ය.

ලෞකික තාම රූපයන්හි ආස්වාදය - ආදීතවය කියා කරුණු දෙකක් ඇත්තේ ය. රූපශබ්දදිය නිසා සත්ත්ව සත්තානයෙහි උපදතා සුඛ සෝමනස්ස දෙක ලෞකික ධර්ම-යන්ගේ ආස්වාද පක්ෂය යි. ජරා මරණ ශෝක පරිදේවාදිය ලෞකික ධර්මයන් ගේ ආදීනව පක්ෂය ය. ලෞකික ධර්මයන් ගේ ආස්වාද පක්ෂය ඉතා සුලු ය. ආදීනව පක්ෂය ඉතා මහත් ය. ලෞකික ධර්මයන් ගෙන් ලැබිය හැකි ආස්වාදය සොයන ආස්වාදය ලබන්නට උත්සාහ කරන අයට ඒ ලෞකික ධර්ම සමූහය අරමුණු කොට ඒ ධර්මයන් කෙරෙහි මහත් ආශාවක් ඇති වේ. "උපාදනියෙසු හික්ඛවෙ! ධම්මෙසු අස්සාදනුපස්සී විහරතො තණහා පවඩසෙකි" යි වදළේ එහෙයිනි. මේ සූතුයෙන් දක්වන්නේ ද කෘෂ්ණා මූලික පුතීතාසමුත්පාදයෙකි. තෘෂ්ණාව මුල්කොට උපදනා උපාදන හව ජාති ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුෘඛ දෞම්නසා උපායාස සංඛාාත දුෘඛස්කන්ධය මහ ගිනි කදක් වැනි ය. මහ ගිනි කදට වියළි තණපත් ආදිය දමතහොත් ඒතාක් එය ඇව්ලෙන්නේ ය. උපාදනය ධර්මය යි කියනු ලබන ලෞකික නාමරූපයන් ගේ ආස්වාදය නැවත නැවත සෙවීම නැවත නැවත ලබන්නට විදින්නට උත්සාහ කිරීම දුෘඛස්කන්ධ සංඛාාත ගිනිමැලයට දර දමීම ය. ඒ දර දමීම කරන තෙක් ම සංසාර දුෘඛසංඛාාත ගිනිමැලය නො නිවී ඇවිලෙන බව මේ සූතුයෙන් දක්වත අදහස ය. මේ සූතුයෙහි දක්වන පටිච්චසමුප්පාදයට ඇත්තේ තණ්හා - උපාදන - හව - ජාති -ජරාමරණ යන අංග පස පමණෙකි.

# දෘෂ්ටි නිවාරණ දේශනා

දෙවියන් සහිත ලෝකයා විසින් සත්ත්වයා ගැනත් බාහිර ලෝකයා ගැනත් අනේකපුකාර මිථාහදෘෂ්ටි ඇති කර ගෙන තිබෙන්නේ මේ පුතීතාාසමුත්පාද ධර්මය නො දනීම නිසා ය. යමෙක් පටිච්චසමුප්පාදය හරියට ම තේරුම් ගත්තේ නම් ඒ තැනැත්තා හට "ලෝකය දෙවියකු විසින් මවන ලද්දක්ය, ඉබෙම ඇතිවූවක්ය" යනාදීන් පවත්තා එකම මිථාහදෘෂ්ටියකුදු ඇති නො වේ. පටිච්ච- සමුප්පාදය තේරුම් ගත් තැනැත්තා නැවත කිසිවකුට මිථාහදෘෂ්ටිකයකු නො කළ හැකි ය. පටිච්චසමුප්පාදය ඉගෙන ගැනීම තේරුම් ගැනීම - පිරිසිදු සමාහ්දෘෂ්ටිකයකු වීමට ඇති හොඳම උපාය ය. දෘෂ්ටිගතිකයන් එයින් මුදුළීමටත් ඇති හොඳම උපාය, ඔවුනට පටිච්චසමුප්පාදය අවබෝධ කරවීම ය.

ආත්මය ශරීරය යන දෙකම එකය කියා ද, ආත්මය අතිකෙක ශරීරය අතිකෙක කියා ද, පිත් පව් කළහුට එහි විපාකය ලැබෙතවාය කියා ද, එකකු කළ කම්යේ විපාකය අතිකකුට හිමි වෙනවාය කියා ද ලෝකයෙහි ඇති අනේකපුකාර දෘෂ්ටීන් ගත් අය පැමිණි කල්හි ඔවුන් ගේ දෘෂ්ටි නැති කිරීම සඳහා තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ඒ ඒ අයට දේශනා කළ සූතු ගණනක් ද ඇත්තේ ය.

#### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

මේ පටිච්චසමුප්පාද විවරණය අංග සම පූර්ණ වීම පිණිස ඒ සූතුත් මෙහි දක්විය යුතු ය. පළමු මෙහි දක් වූ සූතු සේ ම දික් වූ ඒ සූතු, පාළියත් සමග සම්පූර්ණ කොට දක්වන්නට ගිය හොත් ගුන්ථය මහත් වන බැවින් දෘෂ්ටි නිවාරණ සූතු කීපයක කරුණු පමණක් මෙහි දක්වනු ලැබේ.

# පුතීතෳසමූත්පාද සූතුය

(නිදනවග්ග සංයුත්ත කාලාරක්ඛත්තියවග්ග)

එක් සමයෙක්හි භාගාවතුත් වහත්සේ "අවිජ්ජා පච්චයා සංඛාරා" යතාදීත් පටිච්චසමුප්පාදය දේශනය කළ සේක. එකල්හි එක් හික්ෂුවක් "ස්වාමීනි භාගාවතුත් වහත්ස! ජරාමරණය යනු කුමක් ද? මේ ජරා මරණය කාගේද" යි විචාළේ ය. එකල්හි තථාගතයන් වහත්සේ "මහණ! තාගේ පුශ්නය හොඳ තැතය" යි වදුරා මෙසේ වදුළ සේක.

"කතමං ජරාමරණං කස්ස ව පනිදං ජරාමරණත්ති ඉති වා තික්බු යො වදෙයා, අකද්කදං ජරාමරණං අකද්කදස්ස ව පනිදං ජරාමරණත්ති ඉති වා තික්බු යො වදෙයා, උභයමෙතං එකත්ථං, බාකද්ජනමෙව නානං. තං ජීවං තං සරීරත්ති වා දිට්යීයා සති බහ්මවරියවාසො ත හොති, අකද්කදං ජීවං අකද්කදං සරීරත්ති වා තික්බු දිට්යීයා සති බහ්මවරියවාසො ත හොති, එතෙ තෙ තික්බු උහෝ අත්තෙ අනුපගම්ම මප්කෙධන තථාගතො ධම්මං දෙසෙති ජාතිපච්චයා ජරාමරණත්ති."

එහි තේරුම මෙසේ ය :- "මහණ! ජරාමරණය කවරේද? මේ ජරාමරණය කාගේ දයි යමෙක් කියා ද, මහණ! ජරා මරණය අතිකෙක, මේ ජරා මරණය අත්කෙතකු ගේ ය යි යමෙක් කියා ද, ඒ දෙකම අර්ථ වශයෙත් එකම ය. වෙතස් වත්තේ වචතය පමණ ය. ආත්මයත් එය ය, ඒවිතයත් එය ය යන දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි බඹසර විසීම සිදු නො වන්නේ ය. ආත්මය අතිකෙක, ජීවිතය අතිකෙක යන දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි ද බඹසර විසීම සිදු නො වේ ය. මහණ! තථාගත තෙමේ ඒ අන්ත දෙකට ම නො ගොස් ජාතිය නිසා ජරා මරණය වේය" යි දහම් දෙසන්නේ ය.

#### පුතීතා සමුත්පාද සූතුය

ඒ භික්ෂුව විසින් ඇසූ ජරා මරණය කුමක් ද? මේ ජරා මරණය කාගේ ද? යන මේ පුශ්ත දෙකින් "ජරා මරණය කුමක් ද?" යන පුශ්තය වනාහි නො ඇසිය යුතු නො මනා පුශ්තයක් නො වේ. තථාගතයන් වහන්සේ ඒ පුශ්තය පුතික්ෂේප කරන ලද්දේ එයට එකතු කර ඇති "ජරා මරණය කාගේ ද" යන දෙවෙනි පුශ්තය නිසා ය. ධර්ම පරම්පරාව මිස පරමාර්ථ වශයෙන් පුද්ගලයකු නැති බැවින් "ජරා මරණය කාගේ ද" යන පුශ්තය නො ඇසිය යුතු පුශ්තයෙකි. "ජරා මරණය කුමක් ද, ඒ ජරා මරණය කාගේ ද" යන මේ කීමත් "ජරා මරණය අනිකක, ඒ ජරා මරණය අනිකකුගේ ය" යන මේ කීමත් අර්ථයෙන් එකම ය යි තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදරන ලදුයේ ඒ දෙකින් ම පරමාර්ථ වශයෙන් නැති පුද්ගලයා කියැවෙන හෙයිනි.

බඹසර විසීමය යනු ලෝකෝත්තර මාර්ගයට පැමිණෙනු පිණිස කළ යුතු දේ කිරීම ය. ආත්මයත් ශරීරයත් එකය යන දෘෂ්ටිය ඇති තැනැත්තේ ජීවය යි සලකන ආත්මය නැසෙන කල්හි ශරීරය නැසේ ය, ශරීරය නැසෙන කල්හි ආත්මය නැසේය යි ගන්නේ ය. ඒ දෘෂ්ටියේ සැටියට ම මරණින් සත්ත්වයා කෙළවර වේ. උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ය කියනුයේ ඒ දෘෂ්ටියට ය. සංස්කාරයෝ ම උපදිත් ය, සංස්කාරයෝ ම නිරුද්ධ වෙත්ය යි ගැනීම ශාසනික සමාක් දෘෂ්ටිය ය. ලෝකෝත්තරමාර්ග චිත්තය වනාහි සංසාරය යි කියනු ලබන උපදිමින් බිඳෙමින් පවත්නා නාමරූප ධර්ම පරම්පරාව නිරෝධයට පමුණුවන සිද දමන ධර්මයකි. ඉබේම මරණින් ඒ සංස්කාර ධර්ම පරම්පරාව සිදෙනවා නම්, මතු ඉපදීමක් නො වෙනවා නම් ලෝකෝත්තර මාර්ග භාවනාවෙන් පලක් නැත. ආත්මය ශරීරය යන දෙක ම එකය යන දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි බඹසර වස් විසීම හෙවක් මාර්ග භාවනාව සිදු නො වේ ය යි වදුළේ එහෙයිනි.

ආත්මය අතිකෙක, ශරීරය අතිකෙකැ යි ගත්තා තැතැත්තේ ශරීරය මෙහි ම විතාශ වන්නේ ය, එහෙත් ආත්මය තො මැරෙන්නේ ය. ශරීරය නැසුණු කල්හි එය තුළ පවත්තා ආත්මය, පක්ෂියකු කූඩුවකින් ඉගිළ යන්තාක් මෙත් ශරීරයෙන් පිට වී යන්නේ ය යි ගතී. ශාශ්වතදෘෂ්ටිය කියනුයේ ඒ දෘෂ්ටියට ය. මේ ලෝකෝත්තර මාර්ග චිත්තය වනාහි සකල සංස්කාරයන් ම තිරෝධයට පමුණුවමින් සංසාර පුවෘත්තියේ නැවැත්වීම කරමින් උපදනා ධර්මයෙකි. නිතා වූ නො නැසෙන්නා වූ එකම සංස්කාරයකුදු ඇති නම් සංසාර පුවෘත්තිය සිඳලිය නො හේ. සංසාර පුවෘත්තිය නැවැත්විය නො හෙත කල්හි ලෝකෝත්තර මාර්ග භාවතාවෙන් පලක් නැත. ආත්මය හෙවත් ජීවය අනිකක, ශරීරය අනිකකැ" යි ගන්නා දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි බඹසරවස් විසීම (මාර්ගභාවනාව) සිදු නො වන්නේය යි වදළේ එහෙයිනි.

තථාගතයන් වහන්සේ සත්ත්වයා දිරන්නේ ය, මැරෙන්නේ ය යි ද නො වදරන්නාහ. නො දිරන්නේ ය නො මැරෙන්නේ ය යි ද නො වදරන්නාහ. ඒ අන්ත දෙකට ම නො ගොස් උන් වහන්සේ ජාතිය නිසා ජරා මරණය වන බව පමණක් වදරන්නාහ.

මෙසේ තථාගතයත් වහත්සේ ඒ හික්ෂුවට පිළිතුරු දුන්පසු ඒ හික්ෂුව එපමණකින් නො නැවතී "ජාතිය කුමක් ද? මේ ජාතිය කවරෙකුගේ ද"යි නැවත ද විචාළේය. තථාගතයන් වහත්සේ එයට ද පළමු පැනයට සේම පිළිතුරු දුන් සේක. ඒ හික්ෂුව එපමණකින් තො නැවතී පටිච්චසමුප්පාදංග සියල්ලම ගැන එසේ ම පුශ්ත කෙළේ ය. තථාගතයන් වහත්සේ ද පළමු පුශ්නයන්ට පිළිතුරු දුන් අයුරින් ඒ සියල්ලට ම පිළිතුරු දුන් සේක. අවසාන පුශ්නයට තථාගතයන් වහත්සේ දුන් පිළිතුර මෙසේය.

කතමෙ සංඛාරා? කස්ස ච පනීමෙ සංඛාරාති? ඉති වා හික්බු යො වදෙයා, අඤ්ඤෙ සංඛාරා අඤ්ඤස්ස ච පති මෙ සංඛාරාති ඉති වා හික්බු යො වදෙයා, උභයමෙතං එකත්ථං, බාඤ්ජනමෙව නානං තං ජීවං තං සරීරන්ති වා හික්බු දිට්ඨීයා සති බුහ්ම-චරියවාසො ත හොති. අඤ්ඤං ජීවං අඤ්ඤං සරීරන්ති වා හික්බු දිට්ඨීයා සති බුහ්ම චරියවාසො ත හොති. එතෙ තෙ හික්බු උහො අන්තෙ අනුපගම්ම මජ්කෙධන තථාගතො ධම්මං දෙසෙති අව්ජ්ජා පච්චයා සංඛාරාති.

ඉක්බිති අවිදාහව ගේ නිරවශේෂ නිරෝධයෙන් ''ජරාමරණය කවරේ ද? ඒ ජරාමරණය කාගේ ද? ජරාමරණය අනිකෙක, ඒ ජරාමරණය අනිකකුගේ ය, ආත්මයත් ශරීරයත් එක ය, ආත්මය Non-commercial distribution

#### අවේල කාශාප සුතුය

අනිකෙක, ශරීරය අනිකෙක'' යනාදි සකල දෘෂ්ටීහු මතු කිසි කලෙක නුපදනා පරිදි නිරුද්ධ වන්නාහ යි වදළ සේක.

# අවේලකාශෳප සූතුය

(නිදානවග්ග සංයුක්තයේ ආහාර වර්ගයෙන්)

එක් සමයෙක්හි හාගාවතුන් වහන්සේ රජගහ නුවර වේළුවනාරාමයෙහි වැඩ වෙසෙන සේක්, රජගහ නුවර පිඩු සිහා වැඩි සේක. අවේලකාශාප නමැති තීර්ථකයෙක් දුරදී ම තථාගතයන් වහන්සේ වැඩම කරනු දක, උන්වහන්සේ කරා එළඹ, පිළිසඳර කථා කොට එකත්පසෙක සිට, "පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! පැනයක් විචාරීමට අවසර දුන මැනව" යි කී ය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "කාශාපය! පිඩුසිභා වඩනා මේ වේලාව පුශ්න ඇසීමට අවස්ථාව නො වේ ය" යි වදළ සේක. අවේලකාශාප එපමණකින් නො නැවතී දෙවනුවත් තෙවනුවත් පුශ්න ඇසීමට අවසර ඉල්ලා සිටියේ ය. තථාගතයන් වහන්සේ ඔහුගේ ඉල්ලීම පුතික්ෂේප කළ සේක.

කාශාප එයින් ද තො නැවතී " පින්වත් ගෞතමයන් වහත්ස! නුඹ වහත්සේ ගෙත් බොහෝ පුශ්ත ඇසීමේ අදහසක් තැත ය" යි කීය. එකල්හි තථාගතයන් වහත්සේ "කාශාපය! නුඹ කැමති කරුණක් අසව" යි වදළ සේක. ඉන්පසු අවේලකාශාපයන් හා තථාගතයන් වහත්සේ අතර වූ කථාව මෙසේ ය.

පින්වත් ගෞතමයාණෙති, මේ දුක තමා ම ඇති කර ගන්නා දෙයක් ද? කාශාපය! එසේ තො කියව! දුක තමා ම ඇතිකර ගන්තේ ය යි තො කිය යුතු ය.

පිත්වත් ගෞතමයාණෙනි! එසේ නම් මේ දුක අනුන් විසින් ඇති කරනු ලබනවා ද? කාශාප! එසේ නො කියනු. දුක අනුන් විසින් ඇති කරනු ලබන්නේ ය යි නො කිය යුතු ය.

පින්වත් ගෞතමයාණෙනි! එසේ නම් මේ දුක තමා විසිනුත් අනුන් විසිනුත් ඇති කරන්නේ ද? කාශාපය! එසේ නො කියව. දුක තමා විසිනුත් අනුන් විසිනුත් ඇති කරන්නකැයි නො කිය යුතු ය.

### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

පිත්වත් ගෞතමයාණති, එසේ නම් මේ දුක කාගේවත් සංවිධානයක් තැතිව ඉබේ ම ඇති වේ ද? කාශාපය! එසේ තො කියනු. දුක ඉබේ ම ඇති වන්නේ ය යි තො කිය යුතු ය.

පිත්වත් ගෞතමයාණෙනි! දුකය කියා දේයක් ඇත්තේම නැති ද? කාශාප, දුක නැත්තේ නො වේ. දුක ඇත්තේ ය.

පින්වත් ගෞතමයෝ දුක නො දනිත් ද? නො දකිත් ද? කාශාපය! මම දුක නො දන්නෙම් නො වෙමි. නො දක්නෙම් නො වෙමි. මම දුක දනිමි. දුක දකිමි.

අවේලකාශාප එක්තරා නග්න පැවිද්දෙකි. ආත්ම වාදියෙකි. ඔහු ගේ ඉල්ලීමට තථාගතයන් වහන්සේ එකවරට ම අවසර තො දී දෙතුන් වරක් ඉල්ලන තුරු බලා සිටියේ උන්වහන්සේ ගේ දේශනය ඔහු ලවා ගෞරවයෙන් ඇස්වීම පිණිස ය. මේ කීර්ථකයෝ ඇසූ සැටියේ ම කියුව හොත් ඒ ගැන ගරු නො කරති. සැලකිල්ලක් නො දක්වති. පමා කොට අගය වැඩි කොට කියන කල්හි ඔවුහු එයට සැලකිල්ලෙන් ඇහුන් කන් දෙති. අවේලකාශාප ඒ පුශ්න ඇසූයේ ආත්ම දෘෂ්ටියෙහි පිහිටා ය.

බුද්ධ කාලයේ දී දඹදිව සත්ත්වයා ගැනත් ලෝකය ගැනත් තා තා මත දරූ තා තා දෘෂ්ටි ගත් බොහෝ ශුමණයෝ වූහ. ඇතමෙක් දුක මම ය කියා පුද්ගලයා ය සත්ත්වයා ය කියා සලකන ආත්මය විසින් ම ඇති කරන දෙයකැ යි ගත්හ. ඇතමෙක් මැවුම්කාර දෙවිවරුන් විසින් ඇති කරන ලද්ද-කැ යි ගත්හ. ඇතමෙක් තමා ය අනුත් ය යන දෙපකෂය විසින් ම ඇති කරන්නක් ය යි ගත්හ. ඇතමෙක් කාගේවත් සංවිධානයක් නැතිව ඉබේම ඇතිවන දෙයක් ලෙස පිළිගත්හ. අවේලකාශාප මේ පුශ්න ඇසීම කෙළේ බුදුන් වහන්සේ ගේ ලබ්ධිය දන ගැනීම පිණිස ය.

මේ සූතුයෙහි දුක යනුවෙත් අදහස් කරත්තේ දුෘඛ වේදනාව නොව සංසාර දුෘඛය ය. පඤ්චස්කන්ධය ය. තමත් වහන්සේ පුකාශ කරන කරුණ සැමට ම තේරෙන පරිදි අවබෝධ වන පරිදි දහම් දෙසන තථාගතයන් වහන්සේ අවේලකාශාපට තේරුම් ගත නො හෙන පරිදි කාරණය ඔහුට හොඳට ම අවුල් වන පරිදි ඔහු ගේ පුශ්නවලට පිළිතුරු දී වදළේ ඔහු මෙල්ල කරනු පිණිස ය.

අවේලකාශාපට තථාගතයන් වහන්සේ වදළ දෙයින් කිසිවක් අල්ලාගත නො හී ඔහු මෙල්ල විය. පළමු මෙත් "ගෞතමය! ගෞතමය!" කියා තථාගතයන් වහන්සේට කථා කළ අවේලකාශාප හොඳට ම මෙල්ල වී "ආවික්ඛතු මෙ හන්තේ! හගවා දුක්ඛං, දෙසෙතු මෙ හන්තෙ හගවා" යි ඉතා ගෞරවයෙන් ස්වාමිනී! භාගාවතුන් වහන්ස! මා හට දුක දේශනය කරන සේක්වා! යි ආරාධනා කෙළේ ය. බුදුන්වහන්සේ ඔහුට මෙසේ ධර්ම දේශනා කළ සේක.

සෝ කරෝති සෝ පටිසංවේදයතිති බෝ කස්සප! ආදිතෝ සතෝ සයං කතං දුක්ඛන්ති ඉති ඉදං වදං සස්සතං ඒතං පරේති. අඤ්ඤෝ කරෝති අඤ්ඤෝ පටිසංවේදියතිති බෝ කස්සප! වේදනාහිතුන්නස්ස සතෝ පරං කතං දුක්ඛන්ති ඉති ඉදං වදං උච්පේදං ඒතං පරේති. එතේ තේ කස්සප! උහෝ අන්තේ අනුපගම්ම මප්ඤොන තථාගතෝ ධම්මං දේසේති. අවිප්රා පච්චයා සංඛාරා සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං -පෙ- ඒවමේතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයෝ හෝති. අවිප්රායත්වේව අසේසව්රාග නිරෝධා සංඛාර නිරෝධෝ, සංඛාරනිරෝධා විඤ්ඤාණ-නිරෝධෝ -පෙ- ඒවමේතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරෝධෝ ගෝතීති.

"කාශාපය! කරන තැනැත්තේ ම විපාකය විඳීය කියා පළමුකොට ගත් කල්හි සංසාර දුෘඛය තමා විසින් ම ඇති කරන ලද්දකැ යි කියමිත් පසුව ශාශ්වත දෘෂ්ටියට එළඹෙන්තේ ය. කාශාපය! අනිකෙක් කෙරේය අනිකෙක් එහි විපාකය විදීය කියා පළමු කොට ගත් කල්හි පසුව කළ තැනැත්තේ මරණයෙන් සිදී යන්නේ ය. අනිකෙක් විපාක විදින්නේ ය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටියට එළඹෙන්නේ ය. එය හා යුක්ත වන වේදනාවෙන් මඩනා ලද තැනැත්තේ සංසාර දුක්ඛය අනුන් ඇතිකරන ලද්දක් ය යි කියමින් උච්ඡේදයට බැසගන්නේ ය.

කාශාපය! තථාගත තෙමේ ඒ අන්ත දෙකට ම නො ගොස් මෙසේ ධර්මය දේශනය කෙරේ. කෙසේද යත්? අවිදාහව නිසා සංස්කාරයෝ වෙති, සංස්කාරයන් නිසා විඥනය ඇති වේ. -පෙ-මෙසේ මේ දුඃඛස්කන්ධයාගේ හටගැනීම වේ. අවිදාහව නිරුද්ධ වීමෙන් සංස්කාර නිරෝධය වේ. සංස්කාර නිරෝධයෙන් විඥන නිරෝධය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සත්ත්ව පුද්ගල භාවයක් නැති දුඃඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ. මෙසේ තථාගත තෙමේ දහම් දෙසන්තේ ය යි වදළ සේක. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පුකීතාායමුත්පාද දේශනය ඇසීමෙන් අවේලකාශාප ගේ දෘෂ්ටිය බිදී ගියේ ය. හෙතෙමේ බුදු සස්නෙහි පැහැදී පැවිද්ද ලබා පසු කලෙක සියලු කෙලෙසුන් නසා රහත් විය.

# අර්හත්වය පිළිබඳ පටිච්චසමුප්පාදය. **උපනිසා සූනුය**

(නිදනවග්ග සංයුත්තයේ දසබල වග්ගයෙන්)

එක් සමයෙක්හි තථාගතයත් වහත්සේ මෙසේ වදළ සේක. මහණෙති, මම දන්තහු ගේ දක්තහු ගේ ආශුවක්ෂය ය කියමි. තො දත්තහු ගේ නො දක්තහු ගේ ආශුවක්ෂයයක් තො කියමි. මහණෙති! කුමක් දත්තහු ගේ කුමක් දක්තහු ගේ ආශුවයත් ගේ ක්ෂයය වේ ද? මේ රූපය ය, රූපයා ගේ පහළවීම මෙසේ ය, රූපයා ගේ තිරෝධය මෙසේ ය. මේ වේදතාව ය, වේදතාව ගේ පහළවීම මෙසේ වේ ය, වේදනාව ගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය. මේ සංඥවය, සංඥවගේ පහළවීම මෙසේ වේ ය, සංඥවගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය. මේ සංස්කාරයෝ ය, සංස්කාරයත් ගේ පහළ වීම මෙසේ වේ ය. මේ සංස්කාරයන් ගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය. මේ විඤ්ඤාණය ය, විඤ්ඤාණයේ පහළවීම මෙසේ වේ ය. මේ විඤ්ඤාණය ය, විඤ්ඤාණයේ පහළවීම මෙසේ වේ ය, විඤ්ඤාණයා ගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය කියා දත්තහු ගේ දක්තාහු ගේ ආශුවක්ෂය ය වේ.

මහණෙනි! ඔහුගේ ආශුවක්ෂය සංඛාාත අර්හත් එලය පුතාවේක්ෂා කරන්නා වූ යම් ඥනයක් වේ ද, එය ද පුතායෙන් හටගත් එකක් බව කියමි. පුතායන් නැතියෙකැ යි තො කියමි. මහණෙති! අර්හත්ඵල පුතාවේක්ෂා ඥනයාගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය අර්හත්ඵල සංඛාාත විමුක්තිය ය. මහණෛති! ඒ විමුක්තිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. මහණෛති! ඒ විමුක්තිය ගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය විරාග සංඛාාත අර්හත්-මාර්ගය යි කිය යුතු ය. මහණෛති! මම ඒ විරාගය ද පුතාය සහිතය යි කියමි.

මහණෙනි! විරාගයේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය තිබ්බිදඤාණ තම් වූ විදර්ශනා ඥතය ය. මහණෙති! ඒ නිබ්බිදව ද මම පුතාය සහිතය යි කියමි. මහණෙති! තිබ්බිදවෙහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය යථාහත ඤාණ තම් වූ සංස්කාරයන් ගේ සැටි තත් වූ පරිදි දන්තා තරුණ විදර්ශනාඥතය ය. මහණෙති! ඒ යථාහත ඤාණයද පුතාය සහිතයැ යි කියමි. මහණෙති, ඒ Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමුප්පාද විවරණය

යථාභූත ඤාණයේ පුතාාය කවරේ ද? එහි පුතාාය සමාධිය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! මම සමාධිය ද පුතාාය සහිතය යි කියමි.

මහණෙනි! සමාධිය ගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය සුඛයය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! මේ සුඛය ද පුතාය සහිත ය යි කියමි. මහණෙනි! සුඛයේ පුතාය කවරේ ද? පස්සද්ධිය ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! මම පස්සද්ධිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. පස්සද්ධිය ගේ පුතාය කවරේ ද? පීතිය ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! පීතිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. පීතියේ පුතාය කවරේ ද? පාමොජ්ජ නම් වූ දුව්ල පීතිය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ඒ දුර්වල පීතිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. ඒ දුර්වල පීතියේ පුතාය කවරේ ද? ශුද්ධාව ය යි කිය යුතු ය.

මහණෙනි! ශුද්ධාව ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? මහණෙනි! ශුද්ධාවේ පුතාය දුකය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! දුඃඛය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය ජාතියය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ජාතිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය භවයය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! භවය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතා කවරේ ද? එහි පුතාය උපාදනයය යි කිය යුතු ය.

මහණෙනි! උපාදනයා ගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය තණ්හාවය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! තණ්හාව ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය වේදනාවය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! වේදනාව ද පුතාය සහිතය යි කියමි. වේදනාවේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය ස්පර්ශය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ස්පර්ශය ද පුතාය සහිතය යි කියම්, එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය සොයතන ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! වොයතනය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? නාමරූපය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! නාමරූපය ද පුතාය සහිත ය යි කියම්. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය විඤ්ඤාණය ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! තාමරූපය ද පුතාය සහිත ය යි කියම්. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය විඤ්ඤාණය ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! විඤ්ඤාණය ද පුතාය සහිතය යි කියම්. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය සංස්කාරය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! සංස්කාරයෝ ද පුතාය සහිතයෝය යි කියමි. මහණෙති! සංස්කාරයන් ගේ පුතාාය කවරේ ද? සංස්කාරයන් ගේ පුතාය අව්දාාාවය යි කිය යුතු ය.

මහණෙති! මෙසේ සංස්කාරයෝ අවිදාාාව පුතාය කොට ඇත්තාහ. විඤ්ඤාණය සංස්කාරයන් පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. තාමරූපය විඤ්ඤාණ පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. ෂඩායතනය තාමරූපයන් පුතාය කොට ඇත්තේ ය. ඵස්සය ෂඩායතනය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. වේදනාව එස්සය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. තණ්හාව වේදනාව පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. උපාදනය තණ්හාව පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. හවය උපාදනයන් පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. ජාතිය හවය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. දුඃඛය ජාතිය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. ශුද්ධාව දුඃඛය පුතාෳය කොට ඇත්තේ ය, පාමොජ්ජය (දුර්වල පීතිය) ශුද්ධාව පුතාාය කොට ඇත්තේ ය, බලවත් පීතිය පාමොජ්ජය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. පුශුබ්ධිය බලවත් පීතිය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. සුඛය පුශුබ්ධිය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. සමාධිය සුඛය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. යථාභූකඤාණදස්සන නම් වූ තරුණ විදර්ශනාඥනය සමාධිය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. නිබ්බිදඤාණ නම් වූ විදර්ශනාඥනය තරුණ විදර්ශනාඥනය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. විරාග නම් වූ අර්භත් මාර්ගය නිබ්බිදුඤාණ නම් වූ විදර්ශනා ඥනය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. විමුත්ති නම් වූ අර්හත් ඵලය විරාගය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. ඛයේඤාණ නම් වූ අර්හත් ඵලය පුතාවේක්ෂා කරන්නා වූ ඥනය විමුක්තිය පුතාය කොට ඇත්තේ ය.

මහණෙනි! පර්වත මුදුතෙහි මහවැසි වට කල්හි ඒ ජලය පහත් පහත් තැත්වලට ගලා යන්නේ ය. පර්වතවල ජලයෙන් සැරීගිය තැත්, වියළීමෙන් පැලුණු තැත් කුඩා ඇලවල් පුරවන්නේ ය. පිරුණා වූ කඳුරැළි බිම්පැලුම් කුඩා ඇලවල් කුඩා වළවල් පුරවන්නාහ. පිරුණා වූ කුඩා වළවල් මහ වළවල් පුරවන්නාහ. පිරුණා වූ මහ වළවල් කුඩා ගහවල් පුරවත්තාහ. පිරුණා වූ කුඩා ගහවල් මහා ගංගා පුරවත්තාහ. පිරුණා වූ මහා ගංගාවෝ සමුදුය පුරවත්තාහ. මහණෙනි! එපරිද්දෙන් සංස්කාරයෝ අවිදාහව හේතුකොට ඇත්තෝ ය. විඤ්ඤාණය සංස්කාරයන් පුතාය කොට ඇත්තේ ය. -පෙ- විමුක්ති සංඛාහත *Non-commercial distribution*  අර්භත්ඵලය විරාග සංඛාාත මාර්ග ඥනය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. අර්භත්ඵල පුතාවේක්ෂා ඥනය අර්භත්ඵලය පුතාය කොට ඇත්තේ ය.

මේ සුතුයෙන් දක්වෙන පටිච්චසමූප්පාදුංග මෙසේ ය:-

අව්ප්ජා, සංඛාර, විඤ්ඤාණ, තාමරූප, සළායතත, එස්ස, වේදතා, තණ්හා, උපාදත, හව, ජාති, දුක්ඛ, සද්ධා, පාමොප්ජ, පීති, පස්සද්ධි, සුඛ, සමාධි, යථාභූතඤාණදස්සත, තිබ්බීද, ව්රාග, විමුත්ති, බයෙඤාණ මෙසේ තෙවිස්සෙකි.

පටිච්චසමුප්පාදයකැ යි කියනුයේ හේතුඵල පරම්පරාවක් නිසා ය. ඉහත කී පටිච්චසමුප්පාදය සේ මෙය චකුයක් නො වේ. මේ පටිච්චසමුප්පාදයෙන් සංසාරය කෙළවර වේ.

# ධර්මකථික සූතුය

එක්තරා භික්ෂුවක් බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹ, ස්වාමීනි, හාගාවතුන් වහන්ස! ධර්මකථිකයාය ධර්ම කථිකයාය යි කියනු ලැබේ. කොපමණකින් ධර්ම කථිකයෙක් වේද යි විවාළේ ය. එකල්හි හාගාවතුන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

ප්රාමරණස්ස වෙ හික්බු! නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙනි ධම්මකථිකො හික්බුනි අලං වචනාය, ප්රාමරණස්ස වෙ හික්බු! නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය පටිපත්තො හොති. ධම්මානු ධම්මපටිපත්තො හික්බූනි අලං වචනාය, ප්රා මරණස්ස වෙ හික්බු! නිබ්බිද විරාගා නිරෝධා අනුපාද විමූත්තො හොති දිට්ඨධම්මං නිබ්බානප්පත්තෝ හික්බූනි අලං වචනාය.

ජාතියා වෙ භික්බු! -පෙ-හවස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-උපාදනස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-තණ්හාය වෙ භික්බු! -පෙ-වෙඳනා වෙ භික්බු! -පෙ-එස්සස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-සලායතනස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-*Non-commercial distribution*  තාමරූපස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-විඤ්ඤාණස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-සංඛාරානං වෙ භික්බු! -පෙ-

අවිප්ජාය වෙ හික්බූ! නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙනි ''ධම්මකථිකො හික්බූ'' නි අලං වචනාය. අවිප්ජාය වෙ හික්බු නි බ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය පටිපන්නො හොති, ''ධම්මානුධම්මපටිපන්නො හික්බූ'' නි අලං වචනාය. අව්ප්ජා වෙ හික්බූ නිබ්බිද විරාගා නිරෝධා අනුපාද විමුත්තො හොති ''දිට්ඨධම්ම නිබ්බානප්පත්තො හික්බූ! නි අලං වචනාය.

එහි තේරුම මෙසේ ය :–

ඉදින් මහණ තෙමේ ජරාමරණයට කලකිරීම පිණිස තො ඇලීම පිණිස ජරාමරණයා ගේ නිරෝධය පිණිස දහම් දෙසා නම් ඒ මහණ ධර්මකථික භික්ෂුවකැයි කීමට සුදුසු ය. ඉදින් මහණ තෙමේ ජරාමරණයට කලකිරීම පිණිස නො ඇලීම පිණිස ජරාමරණයා ගේ නිරෝධය පිණිස පිළිපත්තේ වේ තම්, ඒ භික්ෂු කෙමේ නිර්වාණ ධර්මයට අනුකූල පුකිපත්තිය පුරත්තේ ය යි කිය යුතු ය. ඉදින් මහණ තෙමේ ජරාමරණයට කලකිරී ජරා මරණයෙහි තො ඇලීමෙන් ජරාමරණය නිරුද්ධ කිරීමෙන් උපාදනයන් කරණකොට කිසි ධර්මයක් නො ගෙන මිදුණේ වේ ද ඒ භිකුෂුව ඉහාත්මයෙහි නිවනට පැමිණි භික්ෂුවකැ යි කීමට සුදුසු ය.

ඉදින් මහණ තෙමේ ජාතියට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ හවයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ උපාදනයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ තණ්හාවට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ වේදනාවට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ එස්සයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ ෂඩායතනයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ නාමරූපයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ විඤ්ඤාණයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ සංස්කාරයන්ට -පෙ-

ඉදිත් මහණ තෙමේ අවිදාාවට කලකිරීම පිණිස තො ඇලීම පිණිස අවිදාාව ගේ නිරෝධය පිණිස දහම් දෙසා තම් ඒ හික්ෂුව ධර්මකථිකයෙකැ යි කීමට සුදුසු ය. ඉදිත් මහණ තෙමේ අව්දාාවට කලකිරීම පිණිස තො ඇලීම පිණිස අවිදාාව ගේ නිරෝධය පිණිස පිළිපත්තේ වේ තම් ඒ භික්ෂු තෙමේ නිර්වාණ ධර්මයට අනුකූල පුතිපත්තිය පුරත්තේ ය යි කිය යුතු ය. ඉදිත් මහණ තෙමේ අවිදාාවට කලකිරී අවිදාාවෙහි තො ඇලී අව්දාාව නිරෝධ කිරීමෙන් උපාදනයන් කරණ කොට කිසි ධර්මයක් තො ගෙන මිදුණේ වේ ද, ඒ භික්ෂුව ඉහාත්මයෙහි ම නිවතට පැමිණි භික්ෂුවකැ යි කීමට සුදුසු ය. මේ ඉහත දක් වූ ධර්මපාඨයේ තේරුම ය.

යමක් ගැන කලකිරීමට ධර්මයක් වුවමනා වන්නේ ඒ දෙයට ඇලුම් කරන අය ඇතහොත් ය. ජරා මරණ දෙකට ඇලුම් කරන කෙනකු නැත. එබැවින් ජරා මරණය ගැන කලකිරීමට දහම් දෙසන්නෙක් කුමට ද? යන පුශ්නය මේ සූනු ධර්මය සම්බන්ධයෙන් ඇතිවිය හැකි ය. ජරා මරණ දෙකට කැමති කෙනකු නැති බව සතායකි. එහෙත් මේ සත්ත්වයා අවිදාහදි ද්වාදශාංගයක් ඇති මේ සංසාරයට, තවත් කුමයකින් කියත හොත් මේ පඤ්චස්කන්ධයට තදින් ඇලුම් කරයි. ජරා මරණයත් මේ පඤ්චස්කන්ධයට අයත් නැති, මේ පඤ්චස්කන්ධයෙන් පිටත් දෙයක් නො වේ. එබැවින් පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් කරන තැනැත්තේ එයට ඇලුම් කිරීම් වශයෙන් ජරාමරණයටත් ඇලුම් කරන්නේ වේ.

එබැවිත් සංසාර චකුයට අයත් ධර්ම වෙත් වශයෙන් ගෙන එකින් එක ගෙන කියන කල්හි ජරා මරණය ගැන කලකිරීමට දහම් දෙසීමත් වුවමනා ය. මේ සංසාර චකුයේ ඇති වඩා නපුරු තැන ජරාමරණය ය. එයට හැම සත්ත්වයෝ ම බිය වෙති. එහෙත් සත්ත්වයෝ එය අමතක කර දමා පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් කරගෙන නො යෙක් පව් කම් කරමින් ජීති වෙති. ඒ නිසා ම ඔවුහු තො කැමති වන ජරාමරණයෙන් නො මිදෙති. ඔවුන් සංසාර චකුයෙන් මිදීමට සසර කලකිරවීමට ඇති හොද ම උපාය ජරාමරණය මතුකොට දක්වා එහි ඇති හයානකත්වය තේවීම ය. එබැවිත් ජරාමරණය ගැන කලකිරීම පිණිස Non-commercial distribution දහම් දෙසීම නිරර්ථක දෙයක් නොව, ඉතාම සාර්ථක වැඩක් බව කිය යුතු ය.

මේ සූනුයෙහි පටිච්චසමුප්පාදංග දෙළොස ගැනම වෙන වෙනම දක්වා ධර්මකථික ලකුෂණ වදරා තිබෙන හෙයින් එහි අදහස තරමක් දුරට වැසී තිබේ. මේ සූනුයෙන් දක්වෙන කෙටි අදහස නම් අවිදාහදි ද්වාදශාංගයක් ඇති මේ සංසාර චකුය කෙරෙහි කලකිරෙන පරිදි සංසාරයට ඇති ආශාව දුරුවන පරිදි සංසාරචකුය සිඳ නිවනට පැමිණෙන පරිදි දහම් දෙසන භික්ෂුව ධර්මකථිකයා ය යනුයි. බන්ධවග්ගසංයුක්තයේ වූල පණ්ණාසකයේ ධර්මකථික වර්ගයේ සූනු දෙකක ම -

"රූපස්ස චෙ භික්බූ නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්මකථීකො භික්බූති අලං වචනාය. වේදනාය චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්ම-කථීකො භික්බූති අලං වචනාය. සඤ්ඤාය චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්මකථීකො භික්බූති අලං වචනාය. සංඛාරානං චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති. ධම්ම කථීකො භික්බූති අලං වචනාය. විඤ්ඤාණස්ස චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්මකථීකො භික්බූති අලං වචනාය" යි

වදරා තිබේ. ඒ දේශනයෙන් දක්වෙන්නේ පඤ්චස්කන්ධය ගැන කලකිරීම පිණිසත්, පඤ්චස්කන්ධයෙහි නො ඇලීමට හා පඤ්චස්කන්ධයෙන් බැහැර වී නිවනට පැමිණීම පිණිසත් දහම් දෙසන හික්ෂුව ධර්මකථිකයා බව ය. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් මෙසේ දෙතැනක දෙයාකාරයකින් ධම්කථිකයා හඳුන්වා තිබීමෙන් ධර්ම කථිකයන් දෙවර්ගයක් උන් වහන්සේ වදරා ඇතය යි නො සිතිය යුතු ය. පටිච්චසමුප්පාදංග දෙළොසත් පඤ්චස්කන්ධයම ය. පඤ්චෝපාදනස්කන්ධයත් පටිච්චසමුප්පාදයම ය. විහාග කර ඇති කුමයේ මිස ධර්ම වශයෙන් ඒ දෙක්හි වෙනසක් නැත.

ගොවිකමත් උපාසකකමත් යන දෙක ම කරන මිනිසකුට ගොවි මහතාය යි ද උපාසක මහතාය යි ද කිය හැකි ය. ඒ වචන දෙකින් කෝක කීවත් ගැනෙන්නා එකම මනුෂායා ය. එමෙන් අවිදාහාදි පටිච්චසමුප්පාදංගයෝය කීවත් රූප වේදනාදියය කීවත් ඒ කීම් දෙකින් ගැනෙන්නේ එකම දෙයකි. ඒ නිසා ඒ සූනු දෙක්හි දක්වෙන ධර්මකථීකයා ගේ වෙනසක් නැති බව දන යුතු ය.

ධර්මකථික ලක්ෂණය පිළිබඳව සැලකිය යුතු කරුණක් ඇත. ධනය සපයන සැටි - ලැබූ ධනය පරිස්සම් කරගන්නා සැටි - පවුල දියුණු කරගන්නා සැටි - දූ දරුවන් හද ගන්නා සැටි - බිරිය සතුටු කරවන සැටි - සැමියා සතුටු කරවන සැටි - තෑ මිතුරන් සතුටු කරවන සැටි - අසල් වැසියන් සතුටු කරවන සැටි - කන බොන සැටි - අදින පළදින සැටි - පමණ දන වියදම් කරන සැටි - මාපියන්ට සැලකිය යුතු සැටි - වැඩිහිටියන්ට සැලකිය යුතු සැටි - දන්දීමේ අනුසස් - දෙව්ලොව සැටි - දෙව්ලොව යන සැටි යනාදි කරුණු වාක්ක අත්දමින් මිනිසුන් ගේ සිත්වලට කාවදින අත්දමින් මිනිසුන් පහදින අත්දමින් දේශනය කරන භික්ෂුව ධර්මකථිකයා ය යි නො වදරා, සසර කලකිරීමට - තණ්හාව දුරු කිරීමට - පඤ්චස්කන්ධයෙන් මිදීමට දහම් දෙසන භික්ෂුවම ධර්මකථිකයාය යි වදළේ කුමක් හෙයින් ද? යනු කල්පනා කළ යුතු කරුණු ය.

ලෝකයෙහි බුදුවරයත් වහත්සේලා චතුරසංඛා කල්ප ලක්ෂය ආදී වශයෙන් ඉතා දීර්ඝ කාලයක් මුළුල්ලෙහි පෙරුම් පුරා ලොවුතුරා බුදු බවට පැමිණෙත්තේ මේ මිනිසුන්ට පොහොසත් වෙන සැටි උගැන්වීමට වත්, දූ දරුවන් හදගන්නා අන්දම උගැන්වීමටවත්, බිරිය හා සමගියෙන් වෙසෙන සැටි උගැන්වීමටවත්, අසල්වැසියන් සමග හොද හිතිත් වෙසෙන සැටි උගැන්වීමටවත්, අසල්වැසියන් සමග හොද හිතිත් වෙසෙන සැටි උගැන්වීමටවත්, රට ජාතිය දියුණු කරගන්නා සැටි උගැන්වීමටවත්, දෙව් ලොවට යන සැටි උගැන්වීමටවත් නො වේ. මහාබෝධි සත්ත්ව සුමේධ තාපසයන් වහන්සේ එද දීපංකර බුද්ධපාද මූලයේ දී සසරීන් එතර වන්නට උත්සාහ නො කොට සසර රැදුනේ :-

"ඉමිනා මෙ අධිකාරෙන කතෙන පුරිසුත්තමෙ, සබ්බඤ්ඤුතං පාපුණාමි තාරෙමි ජනතං බහුං, සංසාරසොතං ඡිත්දිත්වා විඩංසෙත්වා තයො හවෙ. ධම්මතාවං සමාරුය්හ සන්තාරෙස්සං සදෙවකෙ." Non-commercial distribution

## ධම්කථික සූතුය

යනුවෙන් වදරා ඇති පරිදි සංසාර ශුෝතස (සංසාර චකුය) සිඳ, කාම රූප අරූප සංඛාාත හවතුය නැති කොට දහම් නැවට නැහ දෙවියන් සහිත ලෝකයා සංසාර සාගරයෙන් එතරට පමුණු වන්නෙමිය යන අදහසිනි.

බුදුරජාණත් වහත්සේ ගේ අදහස සත්ත්වයන් සංසාර-යෙත් එතර කරවීම ය, එබැවිත් උත්වහත්සේ සත්ත්වයන් සංසාර සාගරයෙන් එතර කරවනු පිණිස ස්කත්ධාදි ධර්ම පිළිබඳ වූ, සසර කලකිරවත්තා වූ, තෘෂ්ණාව නැති කරන්තා වූ, තිවතට පමුණුවන්තා වූ, ධර්මයක් ම බොහෝ සෙයින් දේශනය කළ සේක. සමහර අවස්ථාවලදී ධනය සැපයීම්, ධනය රැකීම් ආදි මෙලොව ජීවත්වීමට පුයෝජනවත් ධර්ම ද උත්වහත්සේ දේශනය තො කළේ තො වේ. එසේ කළ අවස්ථා ඇත්තේ ඉතා ස්වල්පයෙකි. එබඳු ධර්මයක් දේශනය කිරීම බුද්ධත්වයේ පරමාර්ථය තො වේ. උත්වහත්සේ විසින් දේශනය කළ සසරට කලකිරවන ධර්මය සැමදෙනාට ම ගැලපෙත්තක් තො වේ. "පඤ්ඤාවන්තස්සායං ධම්මෝ නායං ධම්මෝ දූප්පඤ්ඤස්ස" යි වදළේ එහෙයිනි.

එද ද බුදුන් වහන්සේ ගේ ඒ නෛයඞ්ාණික (සසරින් එතර කරවන) ධර්මයට බොහෝ දෙනා විරුද්ධ වූහ. ඒ ධර්මය දේශනය කරන නිසා ඇතමුන් උන්වහන්සේ සැලකුවේ ලෝකපාඑවකු ලෙසට ය. ඒ ධර්මය නිසා උන්වහන්සේට අපිුය කළ තරම මාගන්දිය පිරිවැජියා ගේ කථා පුවෘත්තියෙන් තේරුම් ගත හැකි ය.

එක් අවස්ථාවක දී තථාගතයන් වහන්සේ කුරුරට **කම්මාසදම්ම** තම් තියම්ගමෙහි **භාරද්වාජ** තම් බුාහ්මණයකු ගේ ගිනිහල් ගෙයි තණ ඇතිරියක සැතපී සිට ඒ ඇතිරිය එසේ ම තිබෙන්නට හැර වැඩම කළ සේක. එද **මාගත්දිය** නමැති පිරිවැජියා ද පා ගමනින් ඇව්දිනුයේ හාරද්වාජ ගේ ගිනිහල් ගෙට පැමිණියේ ය. ඔහු තථාගතයන් වහන්සේ සැතපුණු කණ ඇතිරිය දක "හාරද්වාජය! ශුමණයකුට යෝගා වන මේ තණ ඇතිරිය කවරකු උදෙසා පනවන ලද්දේද" යි ඇසීය. පින්වත් මාගන්දියය! ශාකා කුලයෙන් පැවිදි වූ ශාකා පුතු වූ ශුමණ ගෞතමයන් වහන්සේට මෙය පනවන ලද්දේය යයි හාරද්වාජ කීය.

එකල්හි මාගන්දිය "දූද්දීට්ඨං වත හෝ භාරද්වාජ අද්දසාම යෙ මයං තස්ස හොතෝ ගෝතමස්ස භූතහුනෝ සෙයාං අද්දසාම" හාරද්වාජය! මිනිසා ගේ දියුණුව නසන ශුමණ හවත් ගෞතමයා නිදගත් තැන දකීමෙන් අපි තො දකිය යුත්තක් දුටුවෙමු" යි කී ය. කියන ලද පාඨයෙහි භූනහු යන වචනයේ තේරුම 'දියුණුව නැති කරන තැනැත්තාය' යනු යි. ඒ වචනයෙන් බුදුන් වහන්සේට ගර්හා කළේ මිල මුදල් ආදි කාමවස්තූන් රැස්කිරීමට නොව ඒවා අතහැරීමට ඒවාට ආලය නො කිරීමට දහම් දෙසන නිසා ය.

වතුරසංඛා කල්පලකෂයක් පෙරුම් පුරා උත්වහත්සේ බුදු වූයේ ලෝකයෙත් වෙත් වී තිවතට පැමිණීමට දහම් දෙසනු සඳහා ය. එබැවිත් උත්වහත්සේ කාමයන්ට කලකිරීමට - කාමයත් හැර දමීමට දහම් දෙසන සේක. ධන සැපයීම් පවුල් දියුණු කිරීම් ආදිය පිණිස දේශනය කරන ධර්මය තණ්හාව දුරු කරන ධර්මයක් නොව තණ්හාව වඩන ධර්මයකි. තිවතට පමුණුවන ධර්මයක් නොව සසර දිගු කරන ධම්යකි. එබැවිත් ඒ ධර්මය බුදුවීමේ පරමාර්ථයට විරුද්ධ ය. එබැවිත් තථාගතයත් වහන්සේ එබදු ධර්මයක් දේශනය කරන භික්ෂුව ධර්මකථීකයකු වශයෙන් ගණත් තො ගත් සේක.

තව ද පොහොසත්වීමේ මාර්ග - දූ දරුවත් දියුණු කිරීමේ මාර්ග යනාදිය සෙවීම පිණිස චතුරසඩ්බා කල්පලකෂයක් පෙරුම් පිරුවාය කියත හොත් එය මහ විහිඑවකි. ධන සැපයීම් ආදිය පිළිබඳ නුවණ ලෝකයේ බොහෝ දෙනාට ඇත්තේ ය. ලෝකයාට ඒවා උගැන්වීමට බොහෝ දුක් ගෙන බුදුවත්තට වුවමතාවක් තැත. එසේ ම ලෝකයාට ඒවාට උපදෙස් දීමට බුදුසස්තක් පිහිටවත්තට උවමතාවක් ද තැත. තථාගතයන් වහත්සේ විසින් මේ බුදුසස්ත පිහිටුවා තිබෙන්නේ ලෝකයාට නිවත් මහ දක්වීමට ය. එබැවිත් මේ ශාසනයෙහි පොහොසත්වීම් ආදියට ම දහම් දෙසන තැනැත්තා සමාජ සංවර්ධකයකු වශයෙන් මිස ධර්මකථීකයකු වශයෙන් ගණන් ගැනීමට සුදුසු තැත.

තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පවුල් දියුණුකර ගැනීම ආදිය සඳහා දහම් දෙසන වියතුන් ධම්මකථිකයන් ගේ සංඛාාවට ඇතුළත් කොට නො වදළේ මේ කරුණු නිසා ය. ධන සැපයීම් ආදියට උපදෙස් දක්වත බුද්ධ දේශතා ද තැත්තේ තො වේ. ධන සැපයීම් ආදි වැඩවලට උපදෙස් දීම තථාගතයන් වහන්සේ විසින් කර තිබෙන්නේ අපුධාන වශයෙන් කලාතුරකින් පමණකි. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ ධර්ම දේශතය කිරීම ලියන මහත්මයකු ගේ උදලු ගෑමක් සේ දත යුතු ය.

අව්දාහා තෘෂ්ණාදි ක්ලේශයන්ගෙන් බොර වී ගිය සිත් ඇති පඤ්චකාමය ම ලොව ඇති උසස් දෙය සැටියට සලකාගෙන පඤ්චකාමය නමැති මඩවගුරෙහි එරී ඉන්නා බොහෝ ජනයාට, මාගන්දිය පිරිවැජියාට මෙන් පුතීතායමුත්පාදදි ගැඹුරු කරුණු පිළිබඳ වූ ද, සංසාරයේ ආදීනවය දක්වන්නා වූ ද, තෘෂ්ණාව දුරු කිරීමේ අනුසස් දක්වන්නා වූ ද, කාමයන්ගෙන් වෙන්වීම උගන්වන්නා වූ ද, ධර්ම දේශනය අපිය ය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ වදළ ධර්මකථික ලක්ෂණයෙහි පිහිටා දහම් දෙසීමත් අද එක්තරා පුශ්නයක් වී තිබේ.

ධර්මදේශකයා තථාගතයන් වහන්සේ වදළ ධර්මකථික ලකුණෙයෙහි පිහිටා පුතීතාසමුත්පාදදි උසස් ධර්ම දේශනය කරත හොත්, අද ඇතැමෙක් 'ඔය අභිධර්මවලින් අපට වැඩක් නැත' කියා දහම්හල්වලින් ද පිට වී යති. එසේ දහම් දෙසන භික්ෂුවට වර්තමාන ලෝකයේ තැනක් නැත. ඒ භික්ෂුවට අාහාර ටිකවත් නිසිසේ නො ලබා මුළුගැන් වී ඉන්නට සිදු වේ. අද රටේ තත්ත්වයක් ලැබිය හැක්කේ - උසස් ධර්ම කථිකයෙක් ය යන කීර්තිය ලැබිය හැක්කේ - වහජනයාගෙන් ගරු බුහුමත් ලැබිය හැක්කේ දහම් දෙසනවාය කියා එක එක්කෙනා ගේ ගුණ වර්ණනා කරන, ඇතමුන්ට ගර්භා කරන, ධනය සැපයීමේ - ධනය ආරක්ෂා කිරීමේ උපදෙස් දේශනය කරන, අසන්නවුන්ට විනෝදය ඇතිවන දේ එකතු කොට දේශනය කරන දේශකයන්ට ය.

හොඳ බණක් කියා මිනිසුන් පැහැදවිය නො හෙත බැවින් අද බොහෝ ධර්මකථිකයෝ ද ඒ මග ගෙන සිටිති. එයින් බෞද්ධයෝ ධර්මය නො හඳුනන ධර්මරසය නො ලබන පිරිසක් වී සිටිති. සමාජ සංවර්ධනයට අවශා වූ දුශ්චරිතයන්ගෙන් දුරුවන සැටි හා සුචරිත වර්ධනයට හේතුවන බෞද්ධ සිරිත්-විරිත්, Non-commercial distribution ගති-පැවතුම් පිළිබඳව දේශනා කරන අතර, බුදුරජාණත් වහත්සේ වදළ ධර්මකථික ලකුෂණයෙහි පිහිටා පුතීතාසමුත්පාදදි උසස් ධර්ම දේශනා කිරීමෙත් බෞද්ධ ලෝකයාට ධර්ම රසය ලබාදීමට දේශකයන් වහත්සේලා උත්සාහ කෙරෙත්වා! බෞද්ධයෝ ද එබදු ගැඹුරුධර්ම පුිය කරන්නෝ වෙත්වා!

පොහොසත් වන සැටි - පවුල පාලනය කරගන්නා සැටි -පවුල දියුණු කරගන්නා සැටි - දනගැනීමට ම නම් බොහෝ දුර සිට බොහෝ වියදම් දරා බොහෝ වෙහෙසී ධර්මකථිකයකු පමුණුවා ගන්නට වුවමනා නැත. ඒවා ගැන දන්නෝ රටේ බොහෝ ය. බුද්ධාගමෙන් බලාපොරොත්තු විය යුත්තේ සසර දුකින් මිදීමේ කුමයක් සොයා ගැනීම ය. බුදුරජාණත් වහත්සේ විසින් වදරා ඇත්තේ පොහොසත්වන සැටි - පවුල පාලනය කරගන්නා සැටි - උගන්වන අනුශාසකයකු සොයා ගැනීමට නොව, සසර දුකින් එතරවීමේ මහ පෙන්වන අනුශාසකයකු සොයා ගැනීමට ය. ඒ බව මතු දක්වෙන ශාස්තෘපයෝෂණ සූතුයෙන් දත යුතු ය.

## ශාස්තෘපයෝෂණ සූතුය

ජරාමරණං භික්ඛවේ! අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණෙ යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරියෙසිතබ්බො, ජරාමරණසමුදයං අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණ සමුදයෙ යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරියෙසිතබ්බො. ජරාමරණ නිරෝධං අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණනිරෝධෙ යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරියෙසිතබ්බො. ජරාමරණනිරෝධ ගාමිනිං පටිපදං අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණ නිරෝධගාමිනියා පටිපදය යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරිසේතබ්බො.

තේරුම :–

"මහණෙනි! ජරාමරණය නො දන්නා-නො දක්නා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණය හරියට දන ගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය. ජරාමරණයේ හේතුව නො දන්නා - නො දක්තා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණයේ හේතුව හරියට දනගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය. ජරාමරණ නිරෝධය නො දන්නා - නො දක්නා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණ නිරෝධය හරියට දන ගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය. ජරාමරණ නිරෝධයට යන පුතිපදව නො දන්නා - නො දක්නා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණ නිරෝධයට යන පුතිපදව හරියට දනගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය" යනු සූතුයේ තේරුම ය.

මේ සූතුයෙහි දක්වා ඇත්තේ පටිච්චසමුප්පාදයේ අවසාතාංගය ය. ජාති හව උපාදතාදි පටිච්චසමුප්පාදංගයත් පිළිබඳව ද කියත ලද තයින් සලකා ගත යුතු ය. මෙය පුතීතාාසමුත්පාදයත් චතුරායාීසතායත් එක් කොට දේශිත සූතුයකි. මේ සූතුයෙන් උගත්වත්තේ නිවත්මග සෙවීම සඳහා බුදුකෙතකුම සොයා ගැනීම තොව, මාර්ගඵල ලැබිය හැකිවත පරිදි අතුශාසනා කිරීමට දක් බුදු වූ හෝ බුද්ධශුාවක වූ හෝ අනුශාසකයකු සොයා ගැනීමය. සොයා ගන්නා අනුශාසකයා ගිහියකු වුව ද වරදක් නැත.

ධනය සපයන සැටි, පරෙස්සම් කරන සැටි, පවුල් දියුණු කරන සැටි, ගමරට දියුණු කරන සැටි කියා දෙන අනුශාසකයන්ගෙන් නම් සංසාර දුඃඛයෙන් මිදීමට ලැබිය හැකි පුයෝජනයක් නැත. සංසාර දුඃඛයෙන් මිදීමට උපකාර ලැබිය හැක්කේ ඉහත දක් වූ Non-commercial distribution ධර්ම කථික සූතුයෙහි වදරා ඇති ධර්මකථික ලකෂණයෙහි පිහිටා දහම් දෙසන අනුශාසකයකුගෙන් පමණෙකි. එබැවින් දුකින් මිදෙනු කැමති පින්වතුන් විසින් එබඳු අනුශාසකයන් සොයා ඔවුන් හජනය කළ යුතු ය.

ධනය සැපයීම, පවුල් පෝෂණය කිරීම, ගෙවල් තැනීම, දූ දරුවන් හදවඩා ගැනීම යනාදිය ලෝකයෙහි බුදුසස්න ඇති තැති සැම කාලයේ ම කළ හැකි ය. අති දීර්ඝ වූ අතීත සංසාරයෙහි එක් එක් අයකු විසින් සපයා ඇති ධනය මෙතෙකැ යි කියා කවර ආකාරයකින්වත් පුමාණ නො කළ හැකි ය. සාදන ලද ගෙවල්, පෝෂණය කළ පවුල්, ඇතිදඩි කළ දූ දරුවන් මෙතෙකැ යි කියා කවර ආකාරයකින්වත් පුමාණ නො කළ හැකි ය. ඒ අයට අද ඒ ධනයෙන් ඉතිරිව ඇති දෙයක් තැත. අනාගතයෙහි සපයන ධනයට වන්නේත් සාදන ගෙවල්වලට - ඇති දඩිකරන දූ දරුවන්ට වන්නේත් ඒ ටිකම ය.

සැපය යි සලකා කොතෙක් කල් කළත් ඉවරයක් නැති ඉතිරියක් නැති ධන සැපයීම ආදි වැඩ පිළිවෙළෙහි කිසිම හරයක් නැත. එබැවිත් ඒවා නුවණැතියත් විසිත් උසස් කොට නො සලකනු ලැබේ. සසර දුකින් මිදී නිවනට පැමිණීමට දතමනා ධර්මය දන ගැනීමට ඉඩ ඇත්තේ බුද්ධෝත්පාද කාලයේ පමණෙකි. එබැවිත් මේ බුද්ධෝත්පාද කාලයේ දී පුතීතාසමුත්පාදදි ධර්මයත් දන උගෙන, නො නැසෙන සැපය වූ නිවත් සුවය ලබා ගැනීමට උත්සාහ කෙරෙත්වා!!

> <sub>මහාචාය\$</sub> රේරුකානේ චන්දව්මල මහානායක ස්ථව්රපාදයන් වහන්සේ

> > විසින් සම්පාදිත

පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

තිමි.

#### විරං තිට්ඨතු සද්ධම්මෝ. Non-commercial distribution

248

### පටිච්චසමූප්පාදය

**ເ** 

# අන්තරා භවය

සංසාරයෙහි සත්ත්වයත් තැවත තැවත මැරෙමිත් උපදිමිත් ගමන් කරන්තා වූ කුමය දක්වත බුද්ධ දේශනාව පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. එය බුදු දහමෙහි ඉතා උසස් තැනක් ගන්තා වූ ධර්මයකි. තථාගතයන් වහන්සේ ලොවුතුරා බුදුබව ලැබූ දින රාතියේ පශ්චිම යාමයෙහි මේ පටිච්චසමුප්පාද ධර්මය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් මෙනෙහි කළ බවත්, පසුදින රාතියේ තූත්යාමයේදී ම එය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් මෙනෙහි කර උදත් ඇතු බවත් දහම් පොත්වල දක්වා ඇත්තේ ය. බුදුවීමෙත් පසුත් එය අතේකාකාරයෙන් දේශිත සුනු බොහෝ ගණතක් සංයුත්ත තිකායේ තිදනවග්ගයෙහි එත්තේ ය. දීඝ තිකාය මජ්කධිම තිකාය දෙක්හි ද, විතය පිටකයේ මහාවග්ගපාලියෙහි ද, අභිධර්ම පිටකයේ විභංග පුකරණයේ ද අනේකාකාරයෙන් දේශිත බොහෝ පටිච්චසමුප්පාද ඇත්තේ ය. පටිච්චසමුප්පාදය බුදු දහමෙහි උසස් තැනක් ගන්නා ධර්මයකැ යි කියන ලදුයේ එහෙයිනි.

ඒ පටිච්චසමුප්පාද දේශනයන්හි සධ්බාරපච්චයා ව්සද්ශදාණං ය යි ද භවපච්චයා ජාති ය යි ද දෙකැනක සත්ත්වයා ගේ පුතිසන්ධිය හෙවත් නැවත හවයෙහි උත්පත්තිය දක්වා ඇත්තේ ය. ඒ කිසිම පටිච්චසමුප්පාද දේශනයක අත්තරා හවයක් සඳහන් නො වේ. ඒ දේශනයන්හි දක්වෙන්නේ මළහු ගේ සිරුර තුළින් යම්කිසිවක් ගොස් අත් තැනක පිළිසිද ගන්නා බවක් නොව, අතීත හවයේ කළ කර්මය හේතුකොට පසු හවයේ පුතිසන්ධි ව්ඤ්ඤාණය ඇතිවන බව ය. මරණින් පසු මළහු ගේ ශරීරයෙන් අමුතු ශරීරයක් පිටවී එය අහසේ පාවෙමින් තිබී යම්කිසි දිනක මවුකුසයට පිව්සීමෙන් උත්පත්තිය සිදුවන බවක් කීම තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පටිච්චසමුප්පාද ධර්මය අවුල් කිරීමකි. අවලංගු කිරීමකි.

අහසේ පාවෙනවාය කියන ඒ ශරීරය අපේ ඇස්වලින් දකිය තොහෙන, අත් පා ඇති සියලු ඉන්දියයන් ඇති සියුම් මනෝමය Non-commercial distribution

#### පටිච්චසමූප්පාද විවරණය

කයකැ යි කියති. එයට අන්තරාභවය ය යි කියති. මැරෙන්නහු ගේ ශරීරයේ තිබී ඉන් බැහැරව කලක් අහසේ පාවී මවු ගැබකට පිවිසෙනවාය කියන ඒ මනෝමය කයට අන්තරාභවය ය යි කීම සුදුසු නැත. එබඳු භවයක් ඇති නම් එයට කිය යුත්තේ සදකාලික හවය කියා ය. මළ අයගේ ශරීරයෙන් බැහැර වූ අහසේ පාවෙන මනෝමය කයක් ඇති නම් දෙව්ලොව බොහෝ දුර බැවින් එහි යාමට දිගු කලක් ගතවිය හැකි ය. සමහර විට මංමුළා වුවහොත් එහි යා නොහැකි වී අතරමං විය හැකි ය. පාවී යාමට අහස්මගක් තැති බැවිත් පව් කළ සත්ත්වයන් අපායට ගෙන යාමට කර්මයට බැරිවිය හැකි ය. අපායට පාවන්නේ පා කරවා ගෙන හෝ යන්නේ කෙසේ දයි සිතා බැලිය යුතු ය.

රුපාරූප ධර්මයන්ගේ තතු හරියට තේරුම් ගැනීමට අසමත් වූ බොහෝ ශාස්තෘවරයෝ සත්ත්වයන් තුළ ජාතියෙන් ජාතියට යන ස්ථීර වූ යම්කිසිවක් ඇත ය යි සිතුහ. ඔවුහු එයට ආත්ම යන නම වාවහාර කළහ. නොයෙක් ආගම්වල උගන්වන්නේ ඒ ආත්මය මරණින් පසු අන් සිරුරකට පැමිණේය කියා ය. එය එක්තරා මිථාා දෘෂ්ටියකි. හවයෙන් හවයට යන අත්තරා හවයක් ඇත ය යි පිළිගන්නවුන්ට ඇත්තේ ද ඒ දෘෂ්ටියම ය. බුද්ධධර්මය අනාත්ම වාදයක් බැවින් බුදුසසුනෙහි පැව්දි වී සිටගෙන ආත්මයක් ඇත යයි කීමට ඇති බිය නිසා හවයෙන් හවයට යන්නේ ය යි සලකන දෙයට අන්තරාහවය කියා හෝ විඤ්ඤාණ කයය කියා හෝ කියති.

අත්තරාහවයක්, හවයෙත් හවයට යත මතෝමය කයක් ඇත ය යි කියන පිත්වතුන්ට එය ඔප්පු කිරීම සඳහා ඉදිරිපත් කිරීමට ඒ කාරණය පැහැදිලි ලෙස දක්වා ඇති බුඩ දේශිත සූතුයක් තැත. ඒ පිත්වතුත් ඒ කාරණය තථාගතයන් වහත්සේ විසිත් පිළිගත්තා ලද්දක් බව ඔප්පු කරත්තට තැත් කරත්තේ සූතුවල දක්වෙත ඇතැම් වචත හා ඇතැම් සුඑ කොටස් ඉදිරිපත් කර ඒවා තමන්ගේ අදහසේ හැටියට තමන්ගේ වාසියේ හැටියට තේරුම් කරමිනි.

ලෝකයෙහි දුකින් පෙළෙන අසරණ සත්ත්වයන් කෙරෙහි කරුණාව ඇත්තා වූ වීයෳීවත් වූ උත්තම පුරුෂයන් කල්ප ගණන් Non-commercial distribution බොහෝ දුක් විද ලොවුතුරා බුදුබව ලබා ගන්නේ මුළා වී සිටින සත්ත්වයනට දහම් දෙසීම පිණිස ය. තමන් වහන්සේලා ගේ ධර්මය අනායන්ට පහසුවෙත් තේරුම් නො ගත හැකිවන පරිදි ගැටඑ තබා උන්වහන්සේලා දහම් නො දෙසන සේක. ඇතැම් සාස්තෘ-වරයන් ඇතැම් ආචායාීවරයන් මෙත් තමාගේ ධර්මය, ශාස්තුය සම්පූර්ණයෙන් අනාායන්ට පුකාශ කළහොත් තමන්ගේ තත්ත්වය පහත් වේය යන බියෙන් ගුරුමුෂ්ටිය වශයෙන් යමක් ඉතිරි කර ගෙන දහම් දෙසීමක් බුදුවරයන්ගේ නැත. ඒ බව,

# "දෙසිතො ආනන්ද මයා ධම්මො අනන්තරං අබාහිරං කන්වා. නත්ථානන්ද තථාගතස්ස ධම්මේසු ආචරියමුට්යී"

යනුවෙන් මහාපරිනිර්වාණ සූනුයෙහි වදරා ඇත්තේ ය. මහජනයා විසින් අවශායෙන් දතයුතු එකම කරුණ වුව ද තථාගතයන් වහන්සේ විසින් නොයෙක් සුතුවල නොයෙක් ආකාරයෙන් පැහැදිලි කර දේශනය කර ඇත්තේ ය. සමහර කරුණු සිය ගණන් සුතුවල දේශනය කර ඇත්තේ ය. මැරෙන සත්ත්වයන් කොහි හෝ නැවත උපදිනවා ද? නැත ද? උපදිතහොත් එය සිදු වත්තේ කෙසේ ද? යන මේ කරුණ සැම දෙනාම දනගැනීමට කැමති කරුණකි. එබැවිත් තථාගතයත් වහන්සේ අන් නොයෙක් කරුණු නොයෙක් සූතුවල නැවත නැවත දේශනය කර ඇතිවාක් මෙත් මැරෙත්තහු ගේ ශරීරයේ පැවැති විඤ්ඤාණය ඉත් පිට වී ගොස් අන් තැනක උපත ලබනවාය කියා හෝ සියුම් ශරීරයක් (උපාදන ස්කන්ධයක්) පිටවී ගොස් කලක් අහසේ තිබී මවූ ගැබකට පිවිසෙනවාය කියා හෝ දෙව්ලොවට අපායට යනවාය කියා හෝ කාහටත් තේරුම් ගතහැකි පරිදි වාද විවාද ඇති තො වන පරිදි දේශනය කරනවා ඇත. එබදු දේශනයක් පිටකතුයෙහි කොතැතකවත් සඳහත් වී තැත. ඒ කාරණයෙන් තථාගතයන් වහන්සේ ගන්ධබ්බයාය, අන්තරාහවිකයාය කියා කිසිවක් මැරෙනවුත් ගේ ශරීරවලින් පිටවී භවාන්තරයට යන බව නො පිළිගන්තා බව, දේශතා තො කරන බව දත යුතු ය.

මේ මිනිස් සිරුර තුළ භවයෙන් භවයට යන මනෝමය ආත්මභාවයක් ඇති බව **පොට්ඨපාද** සුතුයේ වදරා ඇති බවක් Non-commercial distribution අන්තරාහව වාදීහු කියති. මනෝමය ආත්මහාවයක් ගැන පොට්ඨපාද සූනුයේ වදරා ඇති බව නම් සතායෙකි. එහි ආත්මහාව තුනක් වදරා ඇත්තේ ය. එහි එය දක්වා ඇත්තේ බුද්ධමතය දක්වීමක් වශයෙන් නොව ලෝකයේ ඇති වාාවහාර දක්වීමට ය. ඒ බව ඒ සූනුයේ අග කොටසෙහි "ඉමා බො චිත්ත ලොකසමඤ්ඤා ලොකනිරුත්තියො ලොක වොහාරා ලොකපඤ්ඤත්තියො යාහි තථාගතො වොහරති අපරාමසන්ති" යයි දක්වා ඇත්තේ ය. කරන ලද පින් පව් අනුව මැරී සුගති දුර්ගතිවල උපන් අය පිළිබඳ බොහෝ කථා බෞද්ධ පොත්වල ඇත්තේ ය. ඒ එකම කථාවකවත් කලක් අන්තරා හවයේ රැදී සිට කල් පසුවී යම්කිසි තැනක උපන් බව කියන කථාවක් ද නැත්තේ ය.

මැරෙන්නවුන් ගේ ශරීරවලින් ඒවායේ ඇති සියුම් ශරීරයක් හෝ විඤ්ඤාණය හෝ පිටවී භවාන්තරයට යන්නේය යන මේ කරුණ, තවීත පඩිවරයන් විසින් අලුතින් සොයා ගන්නා ලද්දක් නොව, පුතරුත්පත්තිය පළිගන්නා අය විසින් බුදුරදුන් ලෝ පහළ වත්තටත් පෙර සිට පටිත් ම පිළිගෙත තිබූ කර්දිණකි. බුද්ධ කාලයේ විසූ **සාති** නම් හික්ෂුවක් ද ඒ ලබ්ධිය ඇති කර ගෙන විසු බව **මහාතණ්හක්බය** සූතුයෙහි සඳහන් වී ඇත්තේ ය. සාති භික්ෂුව ගැඹුරු ධර්ම තො දත් අල්පශුැත ජාතක-භාණකයෙකි. බුදුරජාණත්වහත්සේ ජාතක දේශතා අවසානයත්හි එද වෙස්සන්තර රජු නම් මමය, මහෞෂධ පණ්ඩිතයෝ නම් මමය, විධුර පණ්ඩිතයෝ නම් මමය යනාදීන් වදරනු අසා ඒ අය බුදුන් වත්තට නම් ඔවුන් තුළ පැවති විඤ්ඤාණය බුද්ධ ශරීරයට පැමිණ තිබිය යුතුය යන මතය ඇති කර ගත්තේ ය. රූප, වේදනා සඤ්ඤා, සංඛාර යන ස්කන්ධයෝ ඒ ඒ කැතම නිරුද්ධ වත්තාහ. විඤ්ඤාණස්කන්ධය නො නැසී ජාතියෙන් ජාතියට් යන්නේය යි තථාගතයත් වහන්සේ විසින් ධර්ම දේශනා කර ඇත්තේය යි කියන්නට විය. හික්ෂූන් වහන්සේලා ඒ කරුණ කථාගතයන් වහන්සේට සැලකළ කල්හි උන්වහන්සේ සාති භික්ෂුව තමන් වහන්සේ ඉදිරියට ගෙන්වා කරුණු විමසා "ක්වං මොඝ පුරිස අත්තනා දුග්ගහිතෙන අම්හේ ච අබ්හාචික්ඛයි. අත්තානං ච ඛණියි. බහුං ච අපුඤ්ඤං පසවසි. තං හි තෙ මොඝ පුරිස හවිස්සති දීඝරත්තං අභිතාය දුක්ඛාය" Non-commercial distribution

යනුවෙත් සාති හික්ෂුවට නිගුහ කොට මහාතණිහක්ඛය සූතුය දේශනා කළ සේක.

# අන්තරා භව වාදය

තථාගත පරිතිර්වාණයෙන් පසු පුබ්බසේලිය, සම්මිතිය යන නිකායවල භික්ෂූහු "අන්තරාපරිනිබ්බායි" යන සූතු පදය වරදවා තේරුම් ගෙන අන්තරා හවයක් ඇති බව පැවසූහ. මැරෙන සත්ත්වයෝ ඉපදීමට තැනක් බලාපොරොත්තුවෙන් සතියක් හෝ එයට අධික කාලයක් හෝ අන්තරාභවයෙහි සිටිතිය යනු ඔවුන් ගේ පිළිගැනීම ය. මළවුන් උදෙසා සත් වන දිනයේ දන්දීම පුරුදු වී ඇත්තේ ඒ වාදය නිසා ය යි සිතිය හැකි ය. තුන්වන ධර්මසංගායනාවේ දී මොග්ගලී පුන්තතිස්ස මහරහතන් වහන්සේ විසින් කථාවස්තුපුකරණය දේශනය කිරීමේ දී ඒ වාදය තිරාකරණය කරනු පිණිස අන්තරාභව කථාවක් දේශනය කර ඇත්තේ ය. ඇතැම් වර්තමාන පඩිවරුන් අන්තරා හවයක් ඇති බව කියතත් "අන්තරාභව" යන වචනයවත් සඳහන් වන සූතුයක් සූතුපිටකයෙහි දක්නට නැත.

සච්චං සත්තෝ පටිසත්ධි පච්චයාකාරමෙව ච දුද්දසා චතුරො ධම්මා දෙසෙතුං ච සුදුක්කරා.

මේ බුදුගොස් හිමියන් අටුවා ලිවීමට ද පෙර ලෝකයෙහි විසූ මහා ධර්මධරයන් වහන්සේලා ගේ පුකාශනයෙකි. එහි තේරුම මෙසේ ය. "චතුස්සතාය, සත්ත්වයා ගේ තත්ත්වය, සත්ත්වයන් ගේ පුතිසන්ධිය, පටිච්චසමුප්පාදය යන කරුණු සතර ගැඹුරු ය. තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර ය. තේරුම් ගෙන ඇතියකුට වුව ද අනායෙන්ට අවබෝධ වන පරිදි කියාදීමට දුෂ්කරය" යනුයි.

# සූතුපිටකය හා අභිධර්ම පිටකය

මේ ගැඹුරු කරුණු සූනුවල විස්තර කර නැත. මේවා තේරුම් කර දිය හැක්කේ ද තේරුම් ගත හැක්කේ ද අභිධර්මය අනුව ය. බුදුන්වහන්සේ ගේ උසස් ධර්මය, නියම ධර්මය අභිධර්මය ය. ස්කන්ධ පඤ්චකය, ආයතන දෙළස, ධාතු අටළොස, චතුරාය්හ Non-commercial distribution සතාය, පටිච්චසමුප්පාදය, බෝධාංග සත, මාර්ගාංග අට, ආහාර සතර, කර්මය හා කර්මඵලය යනාදි ධර්ම පිළිබඳ විස්තර ඇත්තේ අභිධර්ම පිටකයෙහි ය. ඒ ධර්ම සූතුවල දක්වෙන්නේ නාම මානුයෙනි. බොහෝ ධර්ම අභිධර්ම පිටකයෙහි සුනු කුමය අභිධර්ම කුමය පුශ්නෝත්තර කුමය යන කුම තුනෙන් විස්තර කර ඇත්තේ ය. සත්ත්වයන් ගේ නැවත නැවත ඉපදීමේ කුම විස්තර වන්නේ ද අභිධර්ම ගුන්ථවල ය. මළ කෙනකු ගේ ශරීරයෙන් කිසිවක් නො ගොස් අත් හවයක පුතිසන්ධිය ඇතිවීම, එසේ පිළිසිඳ ගත් තැතැත්තා මළ තැතැත්තාත් තො වන බව අනිකකු ද තො වන බව යනාදි පුතිසන්ධිය පිළිබඳ කරුණු ඉතා ගැඹුරු ය. ඒවා තේරුම් ගත හැක්කේ අභිධර්මය අනුව ය. අභිධර්මය නො දතුවන්ට කවර ආකාරයකින්වත් ඒවා තේරුම් ගත නො හැකිය. නිවැරදි ලෙස දහම් දෙසිය හැක්කේ ද අභිධර්මය දත් අයට පමණකි. අභිධර්මය නොදන සූතුවලින් පමණක් දහම් දෙසන පුසිද්ධ මහා ධර්මකථිකයන් නැත්තේ නොවේ. ඔවුනට ගැඹුරු ධර්ම පිරිසිදු ලෙස නිවැරදි ලෙස නො දෙසිය හැකි ය. ඒවායේ වැරදි ඒ කථිකයන්ට හා අසන්නන්ට නො දනේ. දනෙන්නේ අසාගෙන සිටින ආභිධම්මිකයන්ට පමණකි. නියම ධර්ම කථිකයක වීමට නම් අභිධර්මය උගත යුතුමය.

# ''ආභිධම්මික භික්බූයෙව කිර ධම්මකථිකා නාම අවසේසා ධම්මකථං කථෙන්තාපි න ධම්මකථිකා.''

යනුවෙත් දම්සභූණු අටුවාවෙහි "ආහිධර්මික භික්ෂූහු ම ධර්මකථිකයෝය, සෙස්සෝ බණ කියන්තාහු ද ධර්මකථිකයෝ තො වෙති"යි කියා ඇත්තේ ය. අහිධර්මය තො දත්තවුත් ධර්මකථිකයන් තො වත්තේ ඔවුහු ධර්මය තො වරදවා කීමට අසමත් බැවිනි. ආහිධර්මිකයා බණ තො කියුවත් ධර්මකථිකයකු වත්තේ, යම්කිසි කරුණක් විවාළ විටෙක දී එය තො වරදවා තිරවුල් කොට කියන බැවිති. 'හවයෙන් හවයට යන ආත්මයක් ඇත, විඤ්ඤාණයක් ඇත, සියුම් කයක් ඇත, අන්තරාහවයක් ඇත' යන විපරීත අදහස් පහළ වන්නේ ද අභිධර්මය තො දත සත්ත්වෝත්පත්තිය ගැන කල්පතා කිරීම නිසා ය. මරණිත් සත්ත්වයා කෙළවර වන්තේය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ඇති වන්නේ *Non-commercial distribution*  අභිධර්ම පිටකය

ද ඒ නිසා ය. අභිධර්මය නො දන සූතු ටිකක් හා වෙනත් දේවල් පමණක් දන එයින් මත්වී සිටින ඇතැම්හු තමන්ගේ තත්ත්වය රැක ගැනීම සඳහා අභිධර්මය බුද්ධ දේශනාවක් නො වේය කියා එය අවලංගු කරන්නට තැත් කරති. එය බරපතල පාපයකි.

## ධර්මය අවලංගු කිරීමේ පාපය

# ධර්මය අවලංගු කිරීම බලවත් පාපයකි. එහි බරපතල බව බුදුන්වහන්සේ විසින් දේශනය කර ඇත්තේ මෙසේ ය.

"යෙ තෙ භික්ඛවෙ භික්ඛු භාසිතං ලපිතං තථාගතෙන ආභාසිතං අලපිතං තථාගතෙතාති දීපෙත්ති. තෙ භික්ඛවෙ භික්ඛු බහුජනහිතාය පටිපත්තා බහුජනසුඛාය. බහුතො ජනස්ස අනත්ථාය අභිතාය දුක්ඛාය දේවමනුස්සානං. බහුඤ්ච තෙ භික්ඛවෙ භික්ඛූ අපුඤ්ඤං පසවන්ති. තෙපිමං ධම්මං අන්තරධාපෙන්ති."

"මහණෙනි, යම් ඒ භික්ෂූහු තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශනය කළ ධර්මයක් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් තො දෙසන ලද්දේ ය යි කියත් ද, ඒ භික්ෂූහු බොහෝ ජනයාට අහිත පිණිස පිළිපන්නෝ ය. බොහෝ ජනයාට දුක පිණිස බොහෝ ජනයාට අනර්ථය පිණිස පිළිපන්නෝ ය. දෙව් මිනිසුන්ට අහිත පිණිස දුක් පිණිස පිළිපන්නෝය. මහණෙනි, ඒ භික්ෂූහු බොහෝ අකුසල් රැස් කර ගන්නාහ. ඔවුහු මේ සද්ධර්මය (ශාසනය) නසන්නෝ ය." යනු එහි තේරුම ය.

අභිධර්මය අවලංගු කිරීමේ බරපතල බව දම්සභුණු අටුවාවෙහි දක්වෙන්නේ මෙසේය:

"අභිධම්මං පටිබාහෙත්තො ඉමස්මං ජිතචක්කෙ පහාරං දෙති, සබ්බඤ්ඤුතඤාණං පටිබාහති, සත්ථු වේසාරජ්ජඤාණං පටිනිවත්තේති, සොතුකාමං පරිසං විසංවාදෙති. අරියමග්ගෙ ආවරණං බත්ධති, අට්ඨාරසසු භේදකරවත්ථූසු එකස්මිං සන්දිස්සති, උක්බෙපනිය කම්ම නියස්සකම්ම තජ්ජනියකම්මාරහො Non-commercial distribution හොති. තං තං කම්මං කත්වා උයාොජෙතබ්බො. ගච්ඡ විඝාසාදො හූත්වා ජීවිස්සති"

"අභිධර්මය අවලංගු කරන තැතැත්තේ බුද්ධ ධර්මයට පහර දෙන්නේය, සර්වඥතාඥනය අවලංගු කරන්නේය, ශාස්තෲන් වහන්සේ ගේ වෛශාරදා සඳනය තවත්වන්නේය, දහම් අසනු කැමකි ජනයා රවටන්නේය, ආයෳීමාර්ගය හරහා වැටක් බඳින්නේය, අටළොස් භේදකර වස්තූන්ගෙන් එකක පෙනී සිටින්නේය. භික්ෂූන්ට දඩුවම් කරන උක්ෂේපනීයකර්ම නියස්සකර්ම තර්ජනීයකර්ම යන විනයකර්මයන්ට සුදුස්සෙක් වන්නේ ය. දඬුවම් පිණිස ඒ විනය කර්මයක් කොට විසාසාදයෙක් (හිභන්නෙක්) වී ජීවත් වෙවයි සසුනෙන් තෙරපිය යුත්තෙක් වන්නේය" යනු එහි තේරුම ය.

බුද්ධධර්මයේ සාරවත් කොටස පුධාන කොටස අභිධර්ම පිටකය ය. උපමාවකින් කියතහොත් එය වෛදා ශාස්තුය වැනිය යි කිය යුතු ය. සූතු ධර්ම වනාහි වෛදාශාස්තු උගත් වෛදායකු විසින් රෝගීන් පරීක්ෂාකර ඒ ඒ රෝගියාට සුදුසු පරිදි ලියන ලද බෙහෙත් වට්ටෝරු සමූහයක් වැනිය. එසේ ලියන ලද බෙහෙත් වට්ටෝරු බලා නියම වෛදායකු නො විය හැකි ය. එසේ ම සූතු දේශනා පමණක් දත් කෙනකුට ගැඹුරු ධර්මයන් නිවැරදි ලෙස දේශනය කළහැකි ධර්මධරයකු ධර්මකථීකයකු නො විය හැකි ය.

බුදුරදුත් ජීවමාන කාලයේ භික්ෂූත් අතර පැතිර තුබූ ධර්මය අභිධර්ම පිටකය විය යුතු ය. එය දේශනය කරන ලද්දේ බුදුවීමෙන් සත්වන වසරෙහි ය. එය ඒ වස්කාලයේදී ම සැරියුත් මහතෙරුන් වහන්සේ භික්ෂූත් පන්සියයකට උගැන්වූහ. එයින් භික්ෂූත් අතර අභිධර්මය පැතිර කිබෙන්නට ඇත. ඒ කාලයේ කිබෙන්නට ඇත්තේ සූතුවලින් ස්වල්පයක් විය යුතු ය. සූතුවලින් වැඩි ගණනක් අභිධර්මය දේශනය කිරීමෙන් පසු දේශනය කළ ඒවාය. ඒවා නිකාය වශයෙන් වර්ග වශයෙන් පිළියෙළ වන්නට ඇත්තේ පුථම ධර්මසංගායනාවේදී ය. විනය පිටකය ඇතිවූයේ බුදුවී වසර විස්සකින් පසුව ය. දඹදිව නොයෙක් ශාස්තෘවරයන් විසින් තානාපුකාර ධර්ම පතුරුවා තුබූ ඒ කාලයේ බෞද්ධ භික්ෂූන්ට උසස් තත්ත්වයක් කිබෙන්නට ඇත්තේ ද අභිධර්මය නිසා විය යුතු ය. තීර්ථකයන් මථනය කිරීම සඳහා යමා මහ පෙළහර පෑම, තුන් පියවරකින් දෙව්ලොව වැඩම කිරීම, එහි අභිධර්මය දේශනා කිරීම, සංකස්ස නගරද්වාරයට දෙව්ලොවින් බැසීම යන මේ කරුණු බුද්ධශාසනයේ අතිපුසිද්ධය. එබැවින් අභිධර්මය බුද්ධ දේශනයක් නො වේය කියා සැක නො කළ හැකි ය.

# සුවාසූ දහසක් ධර්මස්කන්ධය

තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශිත ධර්මස්කන්ධය සුවාසූ දහසක් ඇතය යනු ද බුදුසසුනේ පුසිද්ධ කරුණකි.

ද්වාසීතිං බුද්ධතො ගණ්හි - ද්වේසහස්සානි භික්බුතො, චතුරාසීති සහස්සානි - යේ මේ ධම්මා පවත්තිතෝ.

මෙය සූතුපිටකයේ බුද්දක නිකායට අයත් ථෙරගාථා පාලියේ එත ආතත්ද ස්ථවිරයන් වහත්සේ ගේ පුකාශනයකි. ඒ ගාථාවෙන් දක්වෙත්තේ ආතත්ද ස්ථවිරයන් වහත්සේ ධම්ස්කන්ධ සුවාසූ දහසක් දන සිටිත බව ය, දරාගෙන සිටින බව ය.

අභිධර්ම පිටකය බුද්ධ ධර්මයට ඇතුළත් නො වේ නම් ධර්මස්කත්ධ සුවාසූ දහසක් තැත්තේ ය. අභිධම් පිටකය සූතු විතය දෙපිටකය තරම් විශාල ය. ලිඛිත මුදින පොත්වලින් එය කුඩා පිටකයක් සේ පෙතෙන්නේ පේයාල කුමයෙන් කෙටිකොට ලියා ඇති බැවිනි. සූතු පිටකයට හා විතය පිටකයට ධර්මස්කන්ධ විසි එක් දහස බැගින් ය යි ද අභිධර්ම පිටකයට ධර්මස්කන්ධ දෙසාළිස් දහසකැයි ද කියා ඇත්තේ ය.

ධර්ම සංගායනා.

අභිධර්ම පිටකයක් පළමුවන දෙවන සංගායනා වලදී සංගායනා කර නැත ය යි ද එය තුන්වන සංගායනාවේදී බුද්ධ ධර්මයට එකතු කරන ලද්දකැයි ද ඇතැම් අභිධර්ම විරෝධීහු පවසති. එහෙත් ඒ බව ඔප්පු කිරීමට සැහෙත කිසිම සාක්ෂියක් නැත. පළමු වන දෙවන සංගායනාවලදී දෙපිටකයක් නොව තිුපිටකය ම සංගායනා කළ බව විනය අටුවාව, දීඝ නිකාය අටුවාව, දම්සභූණු අටුවාව යන පොත්වල පැහැදිලි ලෙස ම දක්වා ඇත්තේ ය. විනය පිටකයට අයත් චුල්ලවග්ග පාලියේ අගට ද ඒ සංගායනා දෙක ගැන විස්තරයක් එකතු කොට ඇත්තේ ය. එහි කියා ඇත්තේ ද නිපිටකය ම සංගායනා කළ බව ය. එහි එය දක්වා ඇත්තේ සැමට ම පහසුවෙන් තේරුම් ගැනීම අපහසු ලෙස ය. පළමුවන දෙවන සංගායනා වලදී අභිධර්ම පිටකය නො තිබුණේ ය යි කියන්නේ ඒ සංගායනා විස්තර වරදවා තේරුම ගැනීම නිසා විය හැකි ය.

එය තේරුම් ගතහැකි වීමට බුද්ධ දේශනය කොටස්වලට බෙද ඇති සැටි තේරුම් ගත යුතු ය. බුද්ධදේශනාව ධර්මය – විනයය කියා කොටස් දෙකකට බෙදනු ලැබේ. එයින් විනය යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ විනය පිටකයට අයත් පාරාජිකාපාලි, පාචිත්තියපාලි, මහාවග්ගපාලි, චූල්ලවග්ගපාලි, පරිවාරපාලි යන පුකරණ පසය. ධර්ම යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ ඉතිරි බුද්ධ දේශනා සියල්ල ය. එනම් සුනුපිටකය අභිධර්මපිටකය යන දේශතා දෙකොටස ය. ධර්මය යන වචනයෙන් සුතු අභිධර්ම යන දෙකොටස ම කියවේ. ධම්මසංගණී ආදි පුකරණ සතට විශිෂ්ඨ ධර්මය වන බැවින් අභිධර්ම යන නාමය දී කිබේ. බුද්ධදේශනය තුනට බෙදීමේ දී විනය පිටකය සුතු පිටකය අභිධර්ම පිටකය යි පිටක නාමයෙන් තුන් කොටසකට බෙද තිබේ. නිකාය වශයෙන් ධර්මය දීඝ නිකාය මජ්ඣිම නිකාය සංයුත්ත නිකාය අංගුත්තර නිකාය බුද්දක නිකායය යි කොටස් පහකට බෙදනු ලැබේ. එයින් බුද්දක නිකායය යි කියනුයේ දීඝ මජ්ඣිම සංයුත්ත අංගුත්තර නිකාය සතර හැර ඉතිරි ධර්ම සියල්ලට ය. එයට කුඩාමහත් ගුන්ථ රාශියක් ඇතුළත්ය. අභිධර්ම පිටකයට අයත් පුකරණ සත ද බුද්දක නිකායට ම අයත් ය.

ඨපෙත්වා චතුරොපෙතෙ – නිකායෙ දීඝ ආදිකෙ තදඤ්ඤ• බුද්ධවචන• – නිකායෝ බුද්දකො මතො.

(විනයට්ඨකථා)

චූලවග්ග පාලියේ සංගායතා කථාවේ "හන්ද මයං ආවුසො ධම්මංච විතයංච සංගායාම, පුරෙ අධම්මො දිප්පකි" යනුවෙන් Non-commercial distribution මහා කාශාප ස්ථවිරයත් වහත්සේ සංගායතා කිරීමට යෝජතා කළ පාඨයේ ධම්මඤ්ච විතයංච යනුවෙත් දක්වෙත්තේ දෙපිටකයක් තොව තුත් පිටකයමය. ඒ සංගායතා විස්තරයේ බුහ්මජාල සූතුය සංගායතා කළසැටි දක්වා ''ඒතෙතෙව උපායෙත පඤ්චපි තිකායෙ පුච්ජි, පුට්ඨෝ පුට්ඨෝ ආයස්මා ආතත්දෝ විස්සජ්ජෙසි" යනුවෙත් තිකාය පසම සංගායතා කළ බව දක්වා තිබේ.

එයින් දක්වෙන්නේ අභිධර්ම පිටකයත් සංගායනා කළ බව ය. සංගායනා විස්තරය අවසානයේ සංගායනාව කළ සැටි කෙටියෙන් දක්වෙන ගාථා පෙළක් එහි ඇත්තේ ය. එයින් එක් ගාථාවක් මෙසේ ය.

''උපාලිං විනයං පුච්ඡි – සුක්තන්තානන්ද පණ්ඩිකං පිටකං නීණි සංගීතිං – අකංසු ජින සාවකා''

මේ ගාථාවෙත් පිටක තුතක් සංගායතා කළ බව කියැවේ. අභිධර්ම පිටකය සංගායතා තො කළා නම් පිටක තුතක් වීමට ගත් අතික් පිටකය කුමක්ද? කියා අභිධර්ම පිටකය සංගායතා තො කළේය කියන පඩිවරුන් විසින් දක්විය යුතු ය. කරුණු මෙසේ හෙයින් අභිධර්ම පිටකය පළමුවත දෙවන සංගායතා වලදී සංගායතා තො කළේය කියන ඒ පඩිවරුත් ගේ කථාව සංගායතා විස්තරය තේරුම් ගැනීමට තො හැකිවීම තිසා කියන හිස් කතාවක් හෝ තමන්ගේ ගෞරවය රැක ගැනීමට කියන කතාවක් බව අපගේ පිළිගැනීම ය.

තථාගත පරිතිර්වාණයෙන් සිය වසකට පසු වේසාලීපුරයෙහි විසූ වජ්ජිපුත්තක භික්ෂූන් විසින් අවිතය කරුණු දසයක් විනය පිටකයට ඇතුළු කිරීමට තැත් කිරීම නිසා ඒවා බැහැර කොට විනය පිටකය පිරිසිදු කිරීම පිණිස වේසාලී පුරයේ වාළුකාරාමයේ නිපිටකධර සිව්පිළිසිඹියාපත් සත් සියයක් රහතන් වහන්සේ විසින් දෙවන ධර්ම සංගායනාව කරන ලදී. චුල්ලවග්ගයේ එන සංගීති වර්තාවෙහි දක්වෙත්තේ එය විනය සංගීතියක් සේය. සූතුාභිධර්ම පිටක ගැන එහි සඳහන් නොවේ. චුල්ලවග්ග පාළිය විනය පොතක් නිසා විනය සංගීතියක් වශයෙන්

එය දක්වූවා විය හැකි ය. සමත්තපාසාදිකාව ආදි අත් ගුන්ථවල දක්වා ඇත්තේ එයත් නිුපිටක සංගායනාවක්ය කියා ය.

පළමුවන දෙවන සංගායනාවලට ඇතුළත් වූයේ අභිධර්ම පිටකයෙන් ධම්මසංගණි විභංග ධාතුකථා පුග්ගලපඤ්ඤත්ති යමක පට්ඨාන යන පුකරණ සය පමණකි. කථාවිස්තුපුකරණය අභිධර්ම පිටකයට එකතු වූයේ තෙවන සංගායනාවේදී ය. සුතු විනය පිටක දෙක්හි තොයෙක් තැන්වල අභිධර්මය ගැන සඳහන් වේ. එසේ සඳහන් වන්නේ සුතු පිටකය සම්පූර්ණ වන්නට හා විනය පිටකය ඇතිවන්නට කලින් ම අභිධර්මය බුදු සසුනෙහි බැබඑණු බැවිනි. සුතු විනය දෙපිටකයෙහි අභිධර්මය සඳහන් වන තැන් ඉදිරිපත් කළ කල්හි කර කියා ගතහැකි දෙයක් නැති අභිධර්මව්රෝධීහු සුතු විනය දෙපිටකයෙහි සඳහන් වන්නේ දනට ඇති මේ අභිධර්ම පිටකය. නොවේ ය යි කියා ඇහ බේරා ගැනීමට තැත් කරති. සුතු විනය පිටක දෙක්හි සඳහන් වන අභිධර්මය මෙය ය කියා දක්වීමට ඔවුන්ට වෙනත් අභිධර්මයක් නම් නැත. සර්වඥයන් වහන්සේ ගේ ශුෂ්ඨ ධර්මය අවලංගු කරන්නට තැත් කර මහා පාපයක් සිදුකර ගන්නා වූ ඔවුනට අනුකම්පා කළ යුතු ය.

## තෙවන ධර්ම සංගායනාව

සම්බුද්ධ පරිනිර්වාණයෙන් දෙසිය අටළොස් වන වර්ෂයේදී දඹදිව රජ කළ ධර්මාශෝක අධිරාජයා ගේ කාලයේදී මොග්ගලීපුත්තතිස්ස මහරහතත් වහත්සේ පුමුඛ පුතිසම්හිදපාප්ත <u> නි</u>පිටකධර දහස් නමක් රහතන් වහන්සේලා විසින් තුන්වන ධර්ම සංගායනාව කරන ලද්දේ ය. අභිධර්ම විරෝධීන් පවසන්නේ අභිධර්මය තුන්වන ධර්ම සංගායනාවේ දී බුදු දහමට එකතු කරන ලද්දක් ය කියා ය. එය සංගායනා කිරීමේ තේරුම වත් නො කියන මෝඩ කථාවකි. කටපාඩමින් ම බුද්ධධර්මය දන පැවැත් වූ, ධර්මය ලියා නො තිබූ අතීත කාලයේ එයට අනා ශාස්තෘවරයන් ගේ, පණ්ඩිතයන් ගේ වදන් ඇතුළු වන්නට ඉඩ ඇත. සංගායතා කරනුයේ එසේ ඇතුඑව තිබුණ හොත් ඒවා බැහැර කිරීමටත් අවුල් වී අපිරිසිදු වී ඇති තැත් ඇත්තම් ඒවා සකස් කිරීමටත් අඩු තැන් ඇත්තේ නම් ඒ තැන් පිරවීමටත් ය. බුදුදහමට අනාායන් ගේ දහම් අනාායන් ගේ කියුම් ඇතුඑ වී ඇති නම් ඒවා බැහැර කිරීම සඳහා කරන සංගායනාවේ දී බුදු දහම් නො වන මහා විශාල පිටකයක් අලුතින් ඇතුළු කළේ යැයි කීම කොතරම් මෝඩ කතාවක්ද? ධර්ම සංගායනාවේදී ම අභිධර්ම පිටකය තතා ඇතුඑ කළාය කියනවා නම් එයත් මෝඩ කතාවෙකි. සුවාසු දහසක් ධර්මස්කන්ධයෙන් දෙකෙන් කොටසක් එනම් ධර්මස්කන්ධ හතළිස් දෙදහසක් ම අභිධර්ම පිටකය ය. එතරම් විශාල ධර්මයක් සංගායනා කළ සුළු කාලයේ ගොතන්නට නුපුළුවන් බව යම්තමකටවත් නුවණැතියකුට වැටහිය යුතු ය. යම් කිසිවකු විසින් කලින් අභිධර්ම පිටකය ස්වශක්තියෙන් පිළියෙල කරගෙන සිට සංගායනාවේ දී බුදු දහමට ඇතුළු කළේ ය යි කියනවා නම් එයත් මෝඩ කතාවෙකි. යම් කිසිවකු විසින් අභිධර්ම පිටකය කලින් තනාගෙන සිට සංගායනාවේ දී ඉදිරිපත් කළහොත් පිළිසිඹියාපත් ඒ රහතන් වහන්සේ පෙර බුද්ධධර්මයක් ලෙස කිසිකලෙක නො ඇසු විරු ඒ ධර්මය පිළිගනිත්ද? ඉදිරිපත් කරගෙන අා තැනැත්තා එළවා දමනවා මිස ඒ ධර්මය පිළිගනිත් ද? නොපිළිගත්තාහුම ය. මේ කතාව Non-commercial distribution

ධර්ම සංගායනා කළ රහතන් වහන්සේලා මෝඩයන් කිරීමක් තො වේ ද? අභිධර්ම පිටකය නූගත්තෝ එහි තත්ත්වය තො දනිති. එබැවින් ඔවුන් සිතනු ඇත්තේ අභිධර්ම පිටකය නවකථාවක් ගොතන්නාක් මෙන් යම්කිසිවකුට ගෙතිය හැකියක්ය කියාය. අභිධර්මය ඉතා ගැඹුරු වූ ද සියුම් වූ ද පුමාණයෙන් සූතු විනයපිටකවලට වඩා විශාල වූ ද නුවණ මඳ අයට තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර වූ ද ධර්මයකි. එබැවින් අභිධර්ම අටුවාවෙහි "**අභිධම්මො තාම ත අසද්දෛද්සං විසයෝ. සබනුදේශුදු** බුදුවරයන්ට මිස සෙස්සන්ට අවිෂය ධර්මයක් බව කියා ඇත්තේය. ගැඹුරු වූ ද සියුම් වූ ද ඒ ධර්මය නවකතා ගොතන්නාක් මෙන් නො ගෙනිය හැකි ය.

## බරපතල පාපයක්

සංගායනාව කළ රහතන් වහන්සේලා "අබුද්ධ ධර්මයක් සංගායතාවේ දී බුදුදහම ය කියා එයට ඇතුළු කළහ" යි කීම උත්වහත්සේලාට කරන බරපතල චෝදනාවකි. රහතත් වහත්සේ නමකට තබා සෝවාන් වූ ගෘහස්ථ ආයෳී පුද්ගලයකුට වුව ද දුෂ්ඨ සිතින් චෝදනාවක් එල්ල කිරීම බරපතිල පවෙකි. ්එයට කියනුයේ .'ආයෝහපවාද' අකුශල කර්මය කියා ය. දහසක් රහතුන් වහත්සේලාට චෝදතා කිරීමේ පාපයෙහි මහත් බව කියනුම කවරේ ද? "අතිහාරියං කම්මං සග්ගාවරණං මග්ගාවරණකද්ව" යනුවෙන් එය ස්වර්ගාවරණයක් මාර්ගාවරණයක් කරන ඉතා බරපතල පාපකර්මයකැ යි විනය අටුවාවේ කියා ඇත. ස්වර්ගාවරණය යන්නෙහි තේරුම: එය කොතෙක් පින් කළත් මරණින් මතු ස්වර්ගයට යා නොහෙන ස්වර්ගද්වාරය වැසෙන පාපයක්ය යනුයි. ඔවුනට ඇරී පවත්තේ අපාය දෙරය. සංගායනා ගැන හා ධර්මය ගැන තමන් කිසිවක් නො දන තමත් විසින් පඩිවරයන් ලෙස සලකන අනාායන් ගේ බස් අසා රහතත් වහත්සේලාට හා ධර්මයටත් නිගා කොට ඇතැම්හු තමත් විසින් ම තමන් නසා ගනිකි. එසේ තමන් විසින් ම තමා නො නසා ගන්නා ලෙස මෙය කියවන පින්වතුන්ට කරුණාවෙන් දන්වමු<sub>Non-commercial</sub> distribution

262

# බුදුරැස් විහිදීම

අභිධර්මය මෙනෙහි කිරීමෙන් තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ශී දේහයෙන් සවණක් රැස් විහිදීම ආරම්භ වූ සැටි දම්සභුණු අටුවාවෙහි මෙසේ දක්වා ඇත්තේ ය. අප මහාබෝධිසත්ත්වයන් වහත්සේ ඒ වෙසක් පුණුපොහෝ දිනයෙහි මහාබෝධි මූලයේ වජුාසනයෙහි වැඩ හිඳ රාතියේ පශ්චිම යාමයේ එක්දහස් පන්සීයක් කෙලෙසුන් නසා සර්වඥත්වයට පැමිණ ඒ පීතියෙන් තමන්වහන්සේ විසින් පුතිවේධ කළ ධම්යන් සිහි කරමින් ඒ පළහ නො බිඳ එහි ම සතියක් වැඩහුත් සේක. ඉක්බිති ඒ පයාහිංකයෙන් නැභී බෝධිය සමීපයේ අන් තැනක මා මේ අසුනෙහි හිද සර්වඥක්වයට පැමිණියෙම් යි ඒ දෙස ඇසිපිය තො හෙළා බලමින් සතියක් හන්සේක. උන්වහන්සේ පයාහංකය දෙස බලා සිටිනු දුටු ඇතැම් දෙවියෝ සිද්ධාර්ථ කුමාරයන් මේ පයාීංකයේ ආලය නො හැර තවමත් බලා සිටින්නේ උන්වහන්සේ ගේ වැඩ තවම නො නිම වී තවත් ඉදිරියට කළයුතු දැ ඇති නිසා ය යි සිතුහ. ඒ දෙවියන් ගේ සැකය දුරලනු පිණිස අහසට නැහී යමාමහපෙළහර දක්වා ඔවුන් සැක දුරු කොට බෝධිපයෳීංකයටත් සිටි තැනටත් ගේ අතරට අහසින් බැස සක්මන් කළ සේක. බුදු වී විසි එක් දිනක් ගතවිය. එතෙක් උන්වහන්සේ ගේ දේහයෙන් රශ්මියක් නො තික්මිණි. උත්වහන්සේ බුදුවීමෙත් සත්රවන සතියෙහි ශීු මහා බෝධියෙන් වයඹදිග රුවන්ගෙයි වැඩ හිද බෝධිමූලයේ දී ලද සර්වඥතාඥතය මෙහෙයා අභිධර්මය මෙනෙහි කරන්නට වුහ. අභිධර්මය මෙනෙහි කළා වූ තථාගතයන් වහන්සේ අනන්ත නය සමත්වාගත පට්ඨාන මහාපුකරණය මෙනෙහි කරන්නට වන් කල්හි ඉතා කියුණු වූ ද, ශක්තිමත් වූ ද, වේගවත් වූ ද, සර්වඥතාඥනය රිසි සේ හසුරුවන්නට අවකාශ ලැබිණ. ධම්ම-සංගණී ආදි අභිධර්ම පුකරණ සර්වඥතාඥතය රිසි සේ හසුරුවන්නට පුමාණවත් නො වීය. සර්වඥතාඥනය රිසි සේ හසුරුවන්නට පට්ඨානපුකරණයෙහි දී අවකාශ ලැබීමෙන් තථාගතයන් වහන්සේ ගේ සිත අතිශයින් පීතිමත් විය. පෙර කිසිකලෙක නො ලැබූ තරමේ පීතියක් උන්වහන්සේට ඇතිවිය. ඒ පීතියේ බලයෙන් උන්වහන්සේ ගේ ශරීරයක් අතිශයින් දීප්තිමක් විය. Non-commercial distribution

දීප්තිමත් වූ බුද්ධ දේහයෙන් ඒ ඒ තැන්වලින් නීල ජීක ලෝහිත ඕදත මාඤ්ජේෂ්ඨ පුහාෂ්වර යන ෂට්වර්ණ රශ්මීන් විහිදෙන්තට විය. බුදුරැස් විහිදීම ආරම්භ වූයේ අහිධර්මය නිසා ය. බුද්ධ දේහයෙන් රැස් විහිදෙන බව සැමදෙන ම පිළිගන්නා කරුණකි. බුදුපිළිමවලට රැස්වළල්ලක් තනන්නේ ඒ නිසා ය. අභිධර්මපිටකය බුද්ධදේශනයක් නො වේය කියා එය අවලංගු කරන්නෝ බුද්ධවරිතයේ ඉතා වැදගත් කොටසක් වන සතරවන සතිය පිළිබඳ වූ බුද්ධවරිතය අවලංගු කරන්නෝ ය. එය ඉමහත් පාපයෙකි. පට්ඨානපකරණය මෙනෙහි කිරීමෙන් බුදුරැස් විහිදීම ආරම්භ වූ බව අභිධර්ම අටුවාවෙහි පමණක් නොව සූතුපිටකයේ මජ්ක්ඩිම නිකායේ **පාසරාසි** සූතු අටුවාවෙහි ද විස්තර කර ඇත්තේ ය.

මෙහි දක්වා ඇත්තේ අත්තරාහවය පිළිබඳව කාහටත් පහසුවෙත් තේරුම් ගත හැකි කරුණු ස්වල්පයකි. මේ පිළිබඳ ගැඹුරු කරුණු කිසිවක් මෙයට ඇතුළත් තො කළ බව ද සැලකිය යුතු ය.